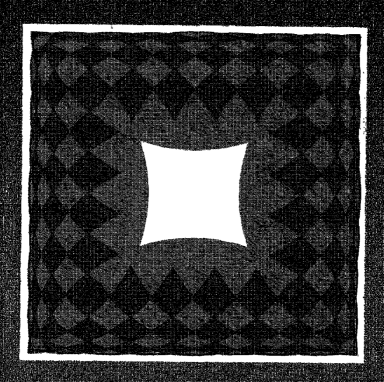
دراسات فی فق المحریرت محفی فی ضاوع معتاله قرآنیت پی ضاوع معتاله قرآنیت



دار ألشروفت

درَاسَات في فنّ المحرير المحيفي في ضوءِ مَعَسُالِم قَنْ آنِيَة

## الطبعَة الأولى ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م جميع محقوق الطبع وَالنشِرْ محفوظت م لِدَادِ الرشِرُوق - جسرة



للنشدر والمستوزيع والطبساغة

الادارة العامة: تلفون ٦٨٧٣.٧٧ - برقبا. مشكاتنا ملكس ٤٠٤٦. ١٢٠٩ عـ ص.ب. ٤١٤٦ - عرب. حدة ٢١٤٩١ - المملكة العربية السعودية فرع البغداديه: نلفون ٦٤٢٦٦١ - ٦٤٢٦٦١٠ فرع كبلو ٣ طريق مكة: ملفون ٦٨٧٢٨٠٠

# دراسات في فن المحرير السيحفي في المستوع مَعسًا لِم قَرْ النِيتِ مَعسًا لِم قَرْ النِيتِ مَعسًا لِم قَرْ النِيتِ مَ

الركتور محرفر يرمحود عربت التكاور محرفر وعربت الستاذ مُسكاعد بقشم الاعتلام كلية الآداب والعلوم الانسكانية الملك عبت دالعتزيز بحثة



بيم إلله الرحم الرجبيم

### مقسترسكر

الحمد لله الذي خلق الانسان علمه البيان.. والصلاة والسلام على من أرسله ربه بأشرف رسالة، بلاغا للناس، وهدى ورحمة للعالمين، فأدى الأمانة خير الأداء، وترك فينا ما ان تمسكنا به لن نضل أبداً «كتاب الله وسنة رسوله عَيْسَةٌ ».. وبعد

فأولا وقبل كل شيء.. أود أن أؤكد أنني في هذا الكتاب (دراسات في فن التحرير الصحفي/في ضوء معالم قرآنية) وهي الأولى من نوعها على ما أعلم في هذا الجال، أؤكد أنني لست مفسرا للقرآن الكريم، ولست من الذين يبيحون لأنفسهم دون قيد أو شرط تقديم تفسير للقرآن الكريم، أو الذين يسيرون مع النغمة الجديدة التي تتردد عن حاجة الناس الى تفسير عصري للقرآن الكريم، يستجيب للتقدم العلمي، ويتابع ما يستحدث الانسان من علوم العصر...

وأشبر أيضا الى أنه لم يرد الى ذهني من قريب أو بعيد، أن الهدف من هذا الكتاب، هو تقديم تفسير للمعالم القرآنية التي وردت فيه، ذلك أنني أعلم تمام العلم أن هناك شروطا عديدة يلزم توفرها فيمن يتصدى لتفسير القرآن الكريم، ولا يتهاون العلماء في ضرورتها للمفسر.. وأنا لست من الذين تتوفر فيهم تلك الشروط، ورحم الله امرأ عرف قدر نفسه.

ففي مقدمة تلك الشروط.. الدراية التامة بعلوم العربية لغة وبيانا.. وتأتي مع علوم العربية، سائر علوم القرآن، مما لا يتصور أن يتصدى مفسر لتأويله وهو يجهل مثلا، أسباب نزوله، والحكم والمتشابه،

وقراءاته ورسم المصحف.. ثم هو في حاجة كذلك الى دراية بعلوم الحديث، من حيث كانت السنة مفسرة للقرآن، ومفصلة لما أجمل منه.. مع دراية كذلك بعلم التوحيد، وأصول الدين، وأحكام الفقه المستنبطة من الكتاب والسنة.. ولا بد له بعد ذلك كله من معرفة بالفرق الاسلامية، واتصال بكتب الكلام، وعلم بتاريخ الاسلام (۱۱).

وفوق ذلك أؤكد أيضا، أنني لم أستهدف من هذه الدراسات، أن أربط بين القرآن الكريم، وفن التحرير الصحفي، من ناحية ايجاد صلة بين القرآن الكريم وهذا الفن «لأن القرآن الكريم منارة ثابتة الأساس والكيان، وكل ما في الحياة مناظر عابرة أمامها، يمكن أن نراها على ضوء المنارة، ونحكم عليها وهي في هذا الضوء. ومها يكن فهي عابرة عارضة، أما المنارة فقائمة ثابتة، وليس هناك تكافؤ في الكيان، أو في الثبات بين القرآن الكريم، وهذه المناظر العابرة أمامه حتى نقارن بينها(۱) ».

كذلك أؤكد أنني لا أهدف من كتابي هذا ، الى تأييد القرآن الكريم وتدعيمه ، فليس القرآن في حاجة الى شيء من ذلك . . والما هدفي هو الاستفادة بما في القرآن الكريم من معالم مضيئة ، والاسترشاد بها لوضع

<sup>(</sup>۱) عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطىء) - القرآن والتفسير العصري (العدد ٣٣٥ من سلسلة اقرأ - بوفمبر ١٩٧٠م) ص٣٣ وص ٣٥٠. وتقول المؤلفة في ص ٣٥ - ٣٦ أن المصرين من السلف كانوا من علماء العربية والاسلام، حيث نجد أسماءهم في طبقات المفسرين، وفي طبقات اللغويين، والنحاة، أو المحدثين، والفقهاء، أو المؤرخين، والمتكلمين. وما نصدى للتمسر من أصحاب المذاهب والفرق الاسلامية الا أرسحهم قدما في علوم العربية والاسلام، وأبرعهم في نخريج الأفوال، ومناظرة خصوم المذهب، حتى ليشق على غير الخاصة أن يهتدوا الى مسارب التأويل المشتط في تفاسرهم.

 <sup>(</sup>۲) عبد الحليم حصي - أسلوب السخرية في القرآن الكريم (القاهرة - ١٩٧٨م) ص

أسس اسلامية لبعض الجوانب والمفاهيم في فن التحرير الصحفي، والتي سبق بها القرآن الكريم بأكثر من ثلاثة عشر قرنا من الزمان.. فان أحدث ما وصل اليه الكثير من جوانب فن التحرير الصحفي «هو النسق الذي سار عليه السرد في القرآن (۱) ».. وانني لأتساءل هل نظر واضعو قواعد فن التحرير الصحفي الى القرآن الكريم حين وضعوا قواعدهم؟ والاجابة على الفور تقطع بأنهم لم يفعلوا ذلك، فهذه القواعد واردة علينا من الغرب أو الشرق، وما أحسب أن بين واضعي تلك القواعد هناك من يفكر في القرآن الا على أنه كتاب سماوي، أما ما فيه من توجيهات، وارشادات تتعلق بالكثير من الجوانب والمفاهيم في فن التحرير الصحفي – في لغة العصر الحديث ان جاز هذا التعبير فبعيدة عن أذهانهم كل البعد (١).

بعد كل ما سبق من تأكيدات، أقول ان البحث في هذا الجال (دراسات في فن التحرير الصحفي/في ضوء معالم قرآنية) قد يبدو غريبا، لأنه ما كان يوما محل جدال بين العلماء المسلمين، ولا محور بحث عندهم، كما لم يكن موضع اهتام علماء العربية والاسلام من المفسرين، والنحاة، والمحدثين، والفقهاء وغيرهم، وذلك لسبب بسيط وهو أن علم فن التحرير الصحفي علم حديث كما نعلم، ولكن مما يساعد على تبديد تلك الغرابة، ما رواه الامام جلال الدين السيوطي الشافعي أن أبي الفضل المرسي في تفسيره، أن القرآن الكريم جمع علوم الأولين والآخرين، بحيث لم يحط بها علما الا الله ورسوله، ثم ورث عنه معظم ذلك سادات الصحابة وأعلامهم مثل الخلفاء الأربعة،

 <sup>(</sup>٣) نروت أباظة – السرد الفصصي في الفرآن الكريم (القاهرة بدون تاريح) ص ٣.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر الساس.

<sup>(</sup>٥) الإِتقان في علوم القرآن (مبروت ١٩٧٩م) الجزء الثاني ص ١٢٦٠.

وابن مسعود، وابن عباس، حتى قال لو ضاع لي عقال بعير لوجدته في كتاب الله تعالى.

ولقد نهض العلماء على اختلاف مشاربهم وتخصصاتهم، يدرسون كتاب الله دراسة متأنية دقيقة، وذهبت كل طائفة تعالج القرآن لتستخرج منه ما يتفق والعلوم التي تبحث فيها، والفن الذي تشتغل به، وتوغل المشتغلون بعلوم القرآن في استخراج العلوم الختلفة من القرآن الكريم توغلا شديدا، حتى انهم لم يتركوا علما من العلوم الا قالوا: ان القرآن قد تحدث عنه أو أشار اليه اشارة قريبة أو بعيدة، كأنهم بذلك أرادوا تطبيق الآية الكريمة (مورة الأنعام الآية الكريمة (فونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء السورة الأنعام (سورة النحل الآية الكريمة فعل ما يحتاج اليه الناس في أمر دينهم ودنياهم، قد ذكره القرآن الكريم مفصلا، أو مجملا الهميما القرآن الكريم القرآن الكريم المفصلا، أو مجملا الهميما القرآن الكريم المفصلا، أو مجملا الهميما القرآن الكريم المفران القرآن الكريم المفران المهما الهميما الهم القرآن الكريم الفران الكريم القرآن الكريم القرآن الكريم المؤلية المؤلما الهميما القرآن الكريم القر

ولا غرابة في ذلك، فان القرآن الكريم يعطيك بمقدار ما تعطيه، ويفتح عليك في كل مرة باشعاعات، واشراقات، وايجاءات، وايقاعات،

عبد القادر حسين - القرآن اعجازه وبلاغته (القاهرة ١٩٧٥م) ص ٨٨ - ٨٩ ويقول المؤلف أبضاً في نفس المصدر: ان القراء تناولوا الفرآن لبيان لغاته ومعرفة عنارج حروفه وعدد كلماته وآياته وسوره.. والنحاة تناولوا القرآن من حبث البناء والاعراب في الأسماء والأمثال والحروف حتى ان بعضهم أعرب القرآن كلمة كلمة.. والمفسرون تناولوا الفرآن من حيث دلالة ألفاظه على معانيه الطاهرة والخفية، واحتال الألفاظ للمعاني المحتلفة وترجيح بعضها على بعص.. والكتاب والشعراء وعلماء البلاغة نظروا إلى جزالة ألفاظ المرآن، وبديع نظمه، وحس اتساقه واستخراج ما فيه من معان وبيان وبديع.. واستخرج المشتغلون بالعفيدة من القرآن الأدلة العقلية التي تدل على وحدانية الله وتنزيهه عها لا بليق.. ودقف علماء الفرآن الأدلة العقلية التي تدل على وحدانية الله والحرام والجائز والممتع وسائر الأحكام المتعلقة بالمواريت والوصايا وغير ذلك.. وتناول المشتغلون بالعلوم النفسية ما في القرآن من آيات لها دلالات نفسية، أو ايماءات رمزية.. وعلماء الطب وجدوا في القرآن آيات حول طب الأجساد، وطب القلوب، وشفاء الصدور.

بقدر ما تفتح له نفسك، ويبدو لك في كل مرة جديدا كأنك تلقاه اللحظة، ولم تقرأه، أو تسمعه أو تعالجه من قبل (). وذلك لأن النصوص القرآنية معدة للعمل في جميع الأوساط والبيئات، والظروف، والأحوال، قادرة على اعطاء رصيد معين لكل نفس، ولكل عقل، ولكل ادراك، كل بقدر ما يتقبل منها وما يطيق. والانسان يرتقي نصيبه ويتضخم رصيده، ويتنوع زاده الذي يتلقاه من نصوص القرآن، كلما ارتقى في المعرفة، واتسعت مداركه، وزادت معلوماته، وكثرت تجاربه (^)

ان القرآن الكريم أساس حضارة انسانية كبرى، ومبعث ثورة نفسية وعقلية، نقلت تاريخ العالم من طور الى طور. ولقد وفر للنهضة الاسلامية عناصر الوجود والاكتال، ما لا تستطيع صنعه ألف وزارة للدعاية والاعلام، تجند فيها لتغذية العواطف والآراء آلاف الأقلام الداعية، والألسنة الحادة.. فقد كان هذا القرآن للحركة الاسلامية صحافتها، واذاعتها، وكتابتها، وخطابتها، ومن آياته وحدها اهتزت الأجيال الهامدة، اهتزاز الحياة، وتخلصت بقوة وعزم من عقابيل الجاهلية الأولى، لتنشىء نهضة جديدة متميزة بحقائتها وشاراتها، نهضة لم النبعث من نفس رجل وحده فتموت بموته، بل نهضة تنبعث من أعاق النفوس التي آمنت عن يقين حازم، واقتناع محض (١٠).

ففي القرآن الكريم، كل ما تحتاج اليه حياة الناس، فضلا عا تحتاجه قلوبهم وأرواحهم. وفيه كل ما يصلح به اجتماع البشر،

<sup>(</sup>٧) سيد قطب - في ظلال القرآن (ببروت الطبعة الخامسة ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م) جـ١٣ ص ٢٠٣٩.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر السابق جـ ٢٧ ص ٣٣٧٨.

<sup>(</sup>٩) محمد الغزائي، نظرات في القرآن الكريم، (القاهرة - الطبعة الثانية ١٩٦١م) ص ١٤ وص ١٩.

وسياستهم، واقتصادهم واعلامهم. وما في القران الكريم من هذه الجوانب وغيرها كثير، ليس مجرد اشارات أو تلميحات، وانما هي أسس متكاملة منظمة، لا تحتاج الا الى حسن الفهم، وحسن التفصيل، وحسن التطبيق (۱۰۰).. فالقرآن الكريم كتاب المسلمين جميعا، يسمعه كل مسلم، فيتمثل معانيه ومراميه، على قدر استطاعته، وفي حدود فهمه. ومحاولة فهم القرآن لا يمكن أن تتعرض لانكار، أو رفض اذا كانت من قبيل المتاس عطائه المباح لخلق الله، على أن تبقى في نطاقها الخاص المحدود (۱۰۰).

اذن فمن المسلمات البديهية في النصوص القرآنية بوجه عام، أن يفهمها من شاء كيفها شاء، دون أن يختلط فهم القرآن بتفسيره (۱۱) ولقد فهمت تلك المعالم القرآنية، التي شملتها الدراسات على امتداد هذا الكتاب، وفق خبرتي الطويلة في مجال العمل الصحفي، ثم تدريس مواد الصحافة بعد ذلك، وتلمست عطاء تلك المعالم القرآنية، فيا يتعلق بهذه الدراسات، دون اللجوء الى لويها، أو الاعتساف في تأويلها، لكي تلبي حاجتي، وتخدم غرضي الذي استهدفته من هذه الدراسات، كها أنه لم يختلط في ذهني فهم تلك المعالم القرآنية، بتقديم تضير لها من عندي، وذلك لأنني حرصت على الاستعانة في كل ما تطرقت اليه بالعديد من كتب التفسير، وعلوم القرآن، والكتب تطرقت اليه بالعديد من كتب التفسير، وعلوم القرآن، والكتب رجعت اليه، أو نقلت عنه، لتوضيح أن تلك التفاسير ليست من عندي.. وكان من مقتضى ذلك اتباع المنهج الوصفي والتحليلي، عندي.. وكان من مقتضى ذلك اتباع المنهج الوصفي والتحليلي، للاسترشاد عا في تلك المعالم القرآنية التي رجعت اليها من عطاء

<sup>(</sup>١٠) أسلوب السخربة في المرآن الكريم، مصدر سابق ص ٤

١١١) القرآن والتفسير العصري، مصدر سابق ص ٤٦ - ٤٧

<sup>(</sup>۱۲) نفس المصدر السابق ص ٤٨

وتوجيهات، لوضع أسس اسلامية - كها سبق أن ذكرت - لبعض الجوانب والمفاهيم في فن التحرير الصحفى.

وبالنسبة للآيات القرآنية التي استشهدت بها في معرص تلك الدراسات، فانها لا تعني أنها كل ما في القرآن الكريم فيا يتعلى بكل جزئية منها، فليس الاستقصاء هدفا لهذه الدراسات، وكل ما في الأمر أنني كنت أتوسع في تقديم أكبر عدد من النهاذج في النقطة الواحدة، زيادة في الاستفادة، واتاحة الفرصة للدارس لكي يجد الأمثلة العديدة التي تقرب فهم تلك النقاط الى ذهنه..

ولقد قسمت هذا الكتاب الى مقدمة .. وهي التي بين يديك الآن .. وخاتمة تتضمن خلاصة شاملة للكتاب .. وبينها صلب الكتاب .. يشتمل على أربعة أبواب ، مقسمة الى اتنين وعشرين فصلا ..

وكان موضوع الباب الأول: «مفاهيم صحفية في ضوء معالم قرآنية ».. واشتمل على ستة فصول: الأول بعنوان (النبأ.. والخبر). والثاني بعنوان (النبأ اليفين) والثالث (حول الصراع) والرابع عن (الحرية والرقابة) والخامس عن (التوقيت المناسب) والسادس عن (التكرار وأهميته).

والباب الثاني بعنوان «الكتابة الصحفية في ضوء معالم قرآنية » وتضمن تمانية فصول: الأول بعنوان (الاستفهامات الستة) والثاني حول (مقدمات الأخبار الطويلة) والثالث عن (المدخل المثبر للانتباه) والرابع عن (الخاتمة الجيدة) والخامس حول (علاقة المقدمة بالخاتمة) والسادس (حول الحوار) والسابع عن (العنوان الجيد) والثامن عن (الكاريكاتور البناء).

وكان الباب الثالث بعنوان «الموضوع الصحفي في ضوء معالم قرآنية » وتضمن أربعة فصول: الأول بعنوان (الموضوع على ضوء

القرآن بكامله) والثاني بعنوان (الموضوع على ضوء سور من القرآن) والثالث بعنوان (الموضوع على ضوء قصص قرآنية قصيرة ومتوسطة) والرابع بعنوان (الموضوع على ضوء قصص قرآنية طويلة)..

أما الباب الرابع والأخير فكان بعنوان «من صفات الصحفي وواجباته في ضوء معالم قرانية » واشتمل على أربعة فصول: الأول بعنوان (الاخلاص والتقوى والصدق والصبر) والثاني بعنوان (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) والثالث بعنوان (التفكير والحاسة السادسة) والرابع بعنوان (تنمية المصادر الصحفية).

وأخيرا..فانني في هذا الكتاب، لم أتناول بالدراسة كل جوانب فن التحرير الصحفي، وانما اخترت بعضها من التي تحمل طابعا خاصا، ولها دلالة معينة، وصلة وثيقة بالمعالم القرآنية التي درسنا تلك الجوانب على ضوئها، لكي يسترشد بها الصحفي، ويستهدي بما فيها من توجيهات سديدة، وقواعد واضحة ويستلهم عطاءها الوفير، بما يثري انتاجه ويدعمه، ويجعله يقدم الى القراء مادة شيقة جذابة، فيها من المادة الدسمة المفيدة البناءة، وبراعة العرض، وحسن الصياغة، ما يشد القارىء الى قراءتها من البداية حتى النهاية.. ومع ذلك لا أزعم أنني قد فصلت القول في جميع الجوانب التي درستها، فها هي الا محاولة قمت قد فصلت القول في جميع الجوانب التي درستها، فها هي الا محاولة قمت أصبت فذلك الفضل من الله.. والا فهي محاولة أسأل الله سبحانه وتعالى ألم عرمني ثواب ما بذلت فيها من جهد، وأن يجزل عطاءه لكل من مد لي يد المساعدة حتى خرج الكتاب على هذه الصورة.. والله يهدي الى الحق، وهو نعم المولى ونعم النصبر.

جدة في يوم الاثنين التركور محمَّد فريْر محمُود عِرَّت ١٨٠ عرم ١٤٠٤ هـ ٢٤ أكتوبر ١٩٨٣م.

# (البُحبُ اللَّوْقِ مَعَاهِيمُ مِعْقِيَّة فِي صَوَومِعَالِم قرآنيَّة

الفَصْل الأول: النسَّبَاءُ. وَالْحَسَبَر

الفَصَل الثاني: النسَّبا اليَقْلِيث

الفَصَلُ الثَّالِث: حَسُولَ الصِّبَرَاع

الفصَهُ لا السَّرَابِع: الحسُرِّية وَالرَّقَ البَّهُ

الفَصَل الخامِس: التَوقيت المناسِب

الفَصَلُ السَّادسُ: التَّكرُارِ وَأَهمِّتُ تَهُ

#### الفصئلالأولب

#### النتَبَاءُ.. وَالْحَنَـبَرِ THE NEWS

الأنباء، والأخبار، قديمة قدم البشرية، منذ وجد الاسان على ظهر الأرض.. فحيثًا يوجد الانسان تولد الأنباء والأخبار، لأبها تتصل بحياته، وتنشأ بالضرورة في كل مجتمع من الجتمعات مها كان بسيطا أو بدائيا، طالما وجد من يقول ومن يستمع للفول.. ومن أجل ذلك نجد أن الأنباء والأخبار تشكل حجر الأساس في بناء الصحافة قديما وحديثا.

ولقد درج العامة، بل وحتى كثبر من الخاصة، على استخدام كل من كلمتي (نبأ.. وخبر) مكان الآخر، على أنها مجرد كلمتين مترادفتين لبعضها.. ويلاحظ ذلك بوضوح في كتب الاعلام العلمية والدراسية، حيث نجد الكلمتين تستعملان محل بعضها البعض.. كما نسمع في الاذاعة عبارة (نشرة الأخبار) و(موجز أهم الأنباء) ونرى مثل ذلك في التليفزيون أيضا، وفي مختلف وسائل الاعلام.

ولكن هل الكلمتان (نبأ وخبر) مترادفان لبعضها فعلا؟.. أم أن هناك فروقا بينها؟ وبالتالي يكون لكل منها معنى يختلف عن الآخر؟ أو يكون لكل منها استخدام في مجال غير مجال الآخر؟.

الحقيقة أنني كنت - مثل غبري - أستخدم كلا من الكلمتين مكان الأخرى على أنها مجرد مترادفين لبعضها فقط.. حيث لم نتعلم من أساتذتنا خلال دراستنا للصحافة في الجامعة (١٩٥٥ - ١٩٥٩م) ولم نقرأ في كتب الاعلام الدراسية حتى الآن (١٩٨٣م).. ولم نلحظ خلال حياتنا العملية في الصحافة، ما يشير الى وجود فرق بين

الكلمتين ومجال محدد لكل من الكلمتين لا تستخدم الا فيه. الى أن لفت انتباهي وشده بفوة، حديث حول فضائل القرآن وتلاوته. عن على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: أما اني سمعت رسول الله بفول: «الا انها ستكون فتنة ». فقلت ما الخرج منها يا رسول الله؟ قال: «كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعد كلاً... » فتكون لدي على الفور انطباع قوي بأنه لا بد وأن يكون هناك مجال خاص لكل من الكلمتين (نبأ وخبر) تستخدم فيه، وذلك لأن رسول الله على أي ينطق عن الهوى، ولا يقول الا الصدق والحق. وسألت نفسي لماذا قال (نبأ ما قبلكم) وقال (خبر ما بعد كم)؟؟ أي لماذا قرن كلمة (نبأ) بعبارة (ما قبلكم) أي بالماضين من الخلق والبشرية، وقرن كلمة (خبر) بعبارة (ما بعد كم) أو كلمة (خبر) مع عبارة (ما قبلكم) أو كلمة (خبر) مع عبارة (ما قبلكم)؟.

خفة الأحوذي/شرح جامع الترمدي للامام الحافظ أبي العلى محمد عبد الرحمن ابن (1)عبد الرحم المباركفوري (دار الفكر الطبعة النالية ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م) جد٢ س ٢١٨ - ٢٢١ ودص الحديث « حدتنا عبد الرحم بن حميد أخبرنا حسين بن على المعمى أحبرنا حمزة الزبات عن أبي المحنار الطائي عن ابن أخي الحارث الأعور عن الحارب الأعور فال: مررت في المسجد فاذا الناس بخوضون في الأحاديت فدخلت على على معلت: يا أمسر المؤمس ألا ترى الناس فد خاضوا في الأحاديث؟ فال: أو فد فعلوها؟ قلب نعم. قال: أما اني سمعت رسول الله بيليج بفول: «ألا ابها سنكون فننة ».. فقلت ما الخرح منها ما رسول الله؟ قال: «كتاب الله، فيه نبأ ما فبلكم وحبر ما بعدكم. وحكم ما بينكم. هو الفصل ليس بالهزل من بركه من حبار فصمه الله، ومن ابتنى الهدى في عبره أصله الله وهو حبل الله المتبن. وهو الدكر الحكيم. وهو الصراط المسفيم. هو الدى لا نريع به الأهواء، ولا تلتبس به الألسة، ولا نسبع منه العلماء، ولا بحلق عن كنره الرد، ولا يتفضي عجائبه وهو الذي لم نسته الجن ادا سمعته حتى قالوا الا سمعيا قرآنا عحبا بهدي الى الرشد فأمنت به، من فال به صدق، ومن عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا اليه هدى الى صراط مستقيم » (.. هذا حديث غريب لا بعرفه الا من حديث حمزة الريات وأحرحه الدارمي).

ولقد حرك هذا الحديث الشريف في حافز البحث في هذه المسألة، وجعلتها الفصل الأول في هذا الباب الأول.. ولما كان هذا الكتاب عبارة عن (معالم قرآنية) لختلف ما ورد فيه من موضوعات لذلك كانت البداية لهذا البحث (النبأ والخبر) هي جمع الآيات القرآنية التي وردت فيها كلمتي (النبأ والخبر) المفرد والجمع والمشتقات (٢٠).

وقبل أن نستعرض تلك المعالم القرآنية بهدف الوصول الى نتائج للدراسة. نعرض ما تقوله القواميس والمعاجم حول الكلمتين لتنبر لنا السبيل، وتساعدنا على تبين معالمه..

#### نبأ .. وأنباء

جاء في تاج العروس من جواهر القاموس لمؤلفه محمد مرتضى الزبيدي الله أن «النبأ محركة الخبر وها مترادفان. وفرق بينها بعض وقال الراغب النبأ خبر ذو فائدة عظيمة يحصل به علم أو غلبة ظن. ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتى يتضمن هذه الأشياء الثلاثة، ويكون صادقا، وحقه أن يتعرى عن الكذب، كالمتواتر، وخبر الله، وخبر الرسول عَنْ الرسول عَنْ الله معنى الخبر يقال أنبأته بكذا. ولتضمنه معنى

<sup>(</sup>٢) أنظر الآبات محمعه ومصنفة في (المعجم المهرس لألفاط القرآن الكريم/وضع محمد فؤاد عبد البافي (كتاب الشعب – الفاهره – بدون باريح) ص ٦٨٥ و ص ٦٨٦ وحدير بالذكر أنه في اللغة الانجلزبه تستحدم كلمة (NEWS) فقط للنعبر عن (ببأ وأنباء – وحبر وأحبار) فهي كلمة معردة وحمع في آن واحد.

<sup>(</sup>٣) الطبعة الأولى (القاهرة ١٣٠٦هـ) جـ ١ فصل النون من باب الهمره ص ١٢١٠

<sup>(\*)</sup> الراعب: هو أبو القاسم الحسين بن محمد بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني المولود في عام ٥٠٢هـ وسميه السبوطي المصل بن محمد الراغب الأصفهاني. وهو من أغمه الاشتقاق والنظر في أصول العربية. وصاحب الحديث والشعر والكتابة والأحلاق والحكمة والكلام. (أنظر معجم المطبوعات العربية والمعربة/جمع وبرنيب يوسف الياس سركيس (مطبعة سركيس بمصر ١٣٤٦هـ - ١٩٢٨م) الجزء الأول ص ٩٣١ و ٩٣٠٠.

العلم يقال: أنبأته كذا. قال وقوله تعالى: ﴿ان جاء كم فاسق بنبا ﴾ الآية فيه تنبيه على أن الخبر اذا كان شيئا عظيا فحقه أن يتوقف فيه، وان علم وغلب على صحته الظن، حتى يعاد النظر فيه ويتبين ».

وجاء في لسان العرب للامام أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور الافريقي المصري<sup>(1)</sup>. ان «النبأ: الخبر، والجمع أنباء، وان لفلان نبأ أي خبراً. وقوله عز وجل: «عم يتساءلون عن النبأ العظيم». قيل عن القرآن، وقيل عن البعث، وقبل عن أمر النبي الشياد. وقد أنبأه اياه وبه، وكذلك نبأه متعدية بحرف وغير حرف، أي أخبر».

#### خبر.. وأخبار

وفيا يتعلق بالخبر والأخبار، فقد جاء في تاج العروس (٥) ان «الخبر ما آتاك من نبأ عمن تستخبر. قال شيخنا (\*) ظاهره بل صريحة أنها مترادفان، وقد سبق الفرق بينها وان النبأ خبر مقيد بكونه عن أمر عظيم كما قيد به الراغب وغيره من أئمة الاشتقاق والنظر في أصول العربية. ثم ان أعلام اللغة والاصطلاح قالوا: الخبر عرفا ولغة ما ينقل عن الغير وزاد فيه أهل العربية واحتمل الصدق والكذب لذاته. والمحدثون استعملوه بمعنى الحديث. أو الحديث ما عن النبي عيالية والخبر ما عن عيره. وقال جماعة من أهل الاصطلاح: الخبر أعم، والأثر هو الذي يعبر به عن غير الحديث كما لفقهاء خراسان.. (ج أخبار) و (جج)

<sup>(</sup>٤) المجلد الأول (مبروت ١٣٠٠ هـ) ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٥) مصدر سابق جـ٣ (فصل الخاء من باب الراء) ص ١٦٦ و ص ١٦٧.

<sup>(\*)</sup> بعول محمد مرتضى الربيدى في مقدمة تاج العروس من حواهر القاموس بالمجلد الأول صفحة (٣). «شيحنا الامام اللعوى أبي عبد الله محمد بن الطيب بن محمد الفاسي المتولد بعاس سنة ١١١٠هـ والمتوفي بالمدبنة المنورة سنة ١١٧٠هـ وهو عمدتي في هذا الفن والمقلد جبدي العاطل بحلى تقريره المستحسن ».

أي جمع الجمع (أخابير) ويقال (رجل خابر وخبير) عالم بالخبر والخبير الخبر ».

وجاء في لسان العرب<sup>(۱)</sup>. « والخبر بالتحريك: واحد الأخبار. والخبر: ما آتاك من نبأ عمن تستخبر. ابن سيده (\*) : الخبر النبأ، والجمع أخبار، وأخابير جمع الجمع .... وخَبَّره بكذا وأخبره: نبأه. واستخبرته سأله عن الخبر وطلب أن يخبره. ويقال: تَحَبَّرْتُ الخبر واستخبرته... وتخبرت. الجواب واستخبرته. والاستخبار والتخبر: السؤال عن الخبر. يقال: تخبر الخبر واستخبر: اذا سأل عن الأخبار ليعرفها ».

ومن ذلك يتضح أن (لسان العرب) لم يفرق بين «النبأ والخبر» أي أنها مترادفان فالنبأ هو الخبر والجمع أنباء .. والخبر هو النبأ والجمع أخابير ..

أما (تاج العروس) فقد أوضح أن البعض قال ان (النبأ والخبر) مترادفان. وفرق بينها البعض «ومنهم الراغب وغيره من أئمة الاشتقاق والنظر في أصول العربية » فقالوا: النبأ خبر ذو فائدة عظيمة يحصل به علم أو غلبة ظن. ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتى يتضمن هذه الأشياء الثلاثة (أي أن يكون ذو فائدة عظيمة ويحصل به علم أو

<sup>(</sup>٦) مصدر سانق المجلد الرابع ( فصل الحاء المعجمة) ص ٢٢٧.

<sup>(\*) (</sup>ابن سيده) هو أبو الحسن علي بن اسهاعيل النحوي اللغوي الأبدلسي المعروف بابن سيده، المولود في عام 20٨ هـ كان اماما في اللغة والعرببه حافظا لهما وفد جمع في ذلك جوعا منها (الحكم) في اللغة وهو كتاب كبير جامع بشتمل على أنواع اللغة. وله كتاب (الخصص) في اللغة أيضا وهو كبير، وكتاب (الأنبق) في شرح الحاسة وعبر ذلك من المصنفات، وكان ضريرا وأبوه ضريرا أيضا وكان أبوه بعلم اللغة وعلبه استغل ولده في أول أمره، وقد توفي في (دانيه) من أعمال الأندلس وعمره ستون سنة أو نحوها (أنظر معجم المطبوعات العربية والمعربة/جم وترنب يوسف الياس سركيس (مطبعة سركيس عصر ١٣٤٦هـ - ١٩٢٨م) الجزء الأول ص ١٣٤٠

غلبة ظن) ويكون صادقا وحقه أن يتعرى عن الكذب. وزاد أهل العربية في (الخبر) أنه يجتمل الصدق والكذب لذاته..

ونقرأ في القرآن الكريم، فنجد أن كلمة (نبأ) وجمعها (أنباء) ومشتقاتها، قد وردت فيه ٨٠ مرة منها خمس عشرة مرة لكلمة (نبأ) ومرة لكلمة (نبأهم) لجمع الغائبين.. وعشر مرات لكلمة (أنباء) ومرة لكلمة (أنبائكم) لجمع الخاطبين ومرة لكلمة (أنبائكم) لجمع الخاطبين ومرة لكلمة (أنبائها) لجمع غير العاقل وهي القرى.. والباقي وعدده (٥١ مرة) للمشتقات.. أما كلمة (خبر) ومشتقاتها فقد وردت في القرآن الكريم في سبع آيات فقط.

ومن استقراء تلك الآيات القرآنية التي وردت فيها كلمتي (نبأ وخبر) في المفرد والجمع والمشتقات يتضح لنا أن القرآن الكريم استعمل كلمتي (النبأ والخبر) بمعنى التحدث عن الماضي، وان كان قد فرق بينها في المجال الذي استعملا فيه، جريا على ما قام عليه نظمه من دقة واحكام واعجاز، فاستعمل (النبأ والأنباء) في الاخبار عن الأحداث البعيدة الغور زمانا أو مكانا، والتي لفها الزمن في أطوائه، وكذلك في الأخبار الصادقة العظيمة التي لها خطر وشأن. على حين استعمل (الخبر والأخبار) في الكشف عن الوقائع القريبة العهد بالوقوع، أو التي لا تزال مشاهدها قائمة ماثلة للعيان (١٠).

وتأكيدا لصحة ذلك، ننظر في الآيات القرآنية التي وردت فيها

<sup>(</sup>۷) محمد محمود حجازي - الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم. (الفاهرة الطبعة الأولى ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م) هامس ص ٢٨٩ وكدلك السبد عبد الحافظ عبد ربه - بحوث في فصص الفرآن (ببروت الطبعة الأولى ١٩٧٢م) ص ٤٥ وأيصا عبد الكريم الخطيب - العصص القرآني في منطوقه ومفهومه (ببروث - الطبعة الثابة ١٣٩٥هـ - ١٩٧٥م) ص ٤٥

كلمتي (نبأ وخبر) في المفرد والجمع والمشتقات، نستقرىء ما تقوله في هذا الصدد.

#### معالم قرآنية للخبر والأخبار

ونبدأ باستعراض الآيات القرآنية التي وردت فيها كلمة (خبر وأخبار) لأنها وردت في عدد قليل من الآيات. وبعدها نستعرض الآيات التي جاء فيها كلمة (نبأ وأنباء) والمشتقات، لأنها وردت في عدد كبير من الآيات كها ذكرنا.

ففيا يتعلق بكلمتي (خبر وأخبار) نجد أن كلمة (خبر) قد وردت في آيتين كريمتين الأولى في سورة (النمل) في قوله تعالى: ﴿ اذ قال موسى لأهله اني آنست نارا سآتيكم منها بخبر أو آتيكم بشهاب قبس لعلكم تصطلون﴾ (الآية ٧) والثانية في سورة (القصص) في قوله تعالى: ﴿فلها قضى موسى الأجل وسار بأهله آنس من جانب الطور نارا قال لأهله امكثوا اني آنست نارا لعلي آتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون﴾ (الآية ٢٩).

وفي الآيتين قال موسى عليه السلام سآتيكم، ولعلي آتيكم منها (بخبر) ولم يقل (بنبأ)، لأنه كان يتكلم عن مشهد قائم ماثل للعيان، عندما رأى النار، بينها كان سائرا مع أهله من مدين الى مصر، وكان اذ ذاك في الوادي المقدس طوى بسيناء، وكانت ليلة باردة عاصفة مظلمة، وتوقع أن يجد عندها خبر الطريق، أو يقبس منها يستدفىء هو وأهله.. ومضى موسى عليه السلام، الى النار التي أنسها ينشد خبرا، فاذا هو يرجع منها بخبر عظم.. حيث تلقى النداء الأسمى وهو الاصطفاء، يرجع منها بخبر عظم.. حيث تلقى النداء الأسمى وهو الاصطفاء، الذي وراءه التكليف بحمل الرسالة الى أكبر الطغاة في الأرض في ذلك الحين (١٨).

<sup>(</sup>٨) تفسر ابن كتبر (ببروت - دار الأندلس - الطبعة الأولى ١٣٨٥ هـ - ١٩٦٦ م)

ونلحظ من الآيتين الكريمتين أن موسى عليه السلام، لم يكن يعلم ماذا عند النار، لأنه لو كان يعلم ما سيرجع به من الخبر العظيم لقال سآتيكم منها (بخبر) لأنه لم يكن يعلم.

وجاءت كلمة (أخباركم) في آيتين كريمتين، الأولى في (سورة التوبة) في قوله تعالى: ﴿يعتذروا لن نؤمن لا تعتذروا لن نؤمن لكم قد نبأنا الله من أخباركم.. ﴿ (الآية ٩٤) والثانية في (سورة محمد) في قوله تعالى: ﴿ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلو أخباركم ﴾ (الآية ٣١).

ففي الآية الأولى وردت كلمة (أخباركم) وهي أخبار من الله تعالى لرسوله عَلِيَّة، وللمؤمنين الخلص، بما سيكون من أمر هؤلاء المتخلفين من المنافقين، بعد الرجوع من غزوة تبوك. وقد نزلت هذه الآية أثناء العودة، وقبل الوصول الى المدينة المنورة، ذلك أن الله تعالى قد كشف حقيقتهم، وما تنطوي عليه صدورهم، وخبر الله هو الحق وقوله الصدق (۱). وهذا أمر قائم ماثل للعيان، قريب الوقوع ولذلك نجد القرآن الكريم استخدم كلمة (أخباركم) بدلا من كلمة (أنبائكم)..

وفي الآية الثانية، جاءت كلمة (أخباركم) في اطار وعد من الله تعالى، بابتلاء الأمة الاسلامية كلها، لينكشف المجاهدون والصابرون ويتميزوا، وتصبح أخبارهم بعروفة، ولا يقع الالتباس في الصفوف، ولا

جـ ٥ ص ٢٢٢ و ٢٢٣ يُزُوكذلك في ظلال المرآن تأليف سيد فطب (مبروت الطبعة الخامسة ١٣٩٧هـ – ١٩٧٧م) جـ ١٩ ص ٢٦٢٨ و ٢٦٢٩ و حـ ٢٠ ص ٢٦٩١ و أبصا التفسير الواضح للدكتور محمد محمود حجازي (الفاهرة: الطبعة السادسة ١٣٨٩ هـ – ١٩٦٩م) جـ ١٩ ص ٨٢ و جـ ٢٠ ص ٣٣.

<sup>(</sup>٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١١ ص ١٦٩٥ وكذلك تمسير ابن كثير مصدر سابق جـ ٢١ ص ٤٤٢ وأيضا التفسير الواضح جـ ١١ ص ٤

يبقى مجال لخفاء أمر المنافقين أو الضعاف والجزعين. والله يعلم حقائق النفوس ومعادنها، ويطلع على خفاياها وخباياها، ويعلم ما يكون من أمرها، علمه بما هو كائن فعلا.. (١٠٠) وواضح أن الآية تتناول الأخبار عن وضع قائم حاضر في صفوف الأمة الاسلامية ولذلك استعمل القرآن الكريم كلمة (أخباركم) التي تناسب الوضع الحاضر والمشاهد.

وجاءت كلمة (أخبارها) في آية بسورة (الزلزلة) في قوله تعالى: 

﴿يومئذ تحدث أخبارها﴾ (الآية ٤) ونلحظ أن كلمة (تحدث أخبارها) قد وردت في المضارع يوم يقع هذا الزلزال، وتحدث الأرض أخبارها، وتصف حالها، وما جرى لها، وتنطق بما عمل العاملون على ظهرها. والتحديث بالأخبار انما يكون في هذا الوقت الذي تقوم فيه الساعة، ولا تزال مشاهدها قائمة ماثلة للعيان (١١).

وواضح من تلك الآيات الكريمة السابقة أن كلمة (خبر) في المفرد، وكلمة (أخبار) في الجمع، قد استعملها القرآن الكريم في الكشف عن الوقائع القريبة الوقوع، أو التي لا تزال مشاهدها قائمة ماثلة للعيان عند نزول القرآن. ولأنها تناسبان الجال الذي استعملا فيه، جريا على ما قام عليه نظم القرآن الكريم من دقة واحكام واعجاز، كما سبق ذكره.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱۰) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٣٣٩٨ و ٣٢٩٩ وكذلك نفسر ابن كثير مصدر سابق، جـ ٦ ص ٣٢٣. التفسير الواضح مصدر سابق، جـ ٦ ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>۱۱) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ٣٠ ص ٣٩٥٥ وكدلك تفسير ابن كثير، مصدر سابق جـ٣٠ ص ٧١ وكذلك النصص الفرآني في منطوفه ومفهومه (عد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٤٥ و ٢٤

#### معالم قرآنية للنبأ

واذا نظرنا في الآيات القرآنية التي وردت فيها كلمة (نبأ) نجد أنها قد جاءت في خمسة عشر آية قرآنية، وجاءت كلمة (نبأه) مرة واحدة، وكلمة (نبأهم) مرة واحدة أيضا وذلك على النحو التالي:

(۱) - ﴿واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق اذ قربا قربانا فتقبل من أحدها ولم يتقبل من الآخر قال لأقتلنك..﴾
(سورة المائدة الآية ٢٧).

(٢) - ﴿ولقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ما كذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ولا مبدل لكلمات الله ولقد جاءك من نبأ المرسلين﴾ (سورة الانعام الآية ٣٤).

(٣) - ﴿واتل عليهم نبأ الذي اتيناه آياتنا فانسلخ منها﴾ (سورة الأعراف الآية ١٧٥).

(٤) - ﴿أَلَم يَأْتَهُم نَبِأُ الذينَ مِن قبلهم قوم نوح وعاد وَعُودُ وقوم ابراهيم وأصحاب مدين والمؤتفكات آتتهم رسلهم بالبينات﴾ (سورة التوبة الآبة ٧٠).

(٥) - ﴿واتل عليهم نبأ نوح اذ قال لقومه يا قوم..﴾ (سورة يونس الآية ٧١).

(٦) - ﴿ أَلَمْ يَأْتُكُمْ نَبِأُ الذينَ مِن قبلكُمْ قوم نوح وعاد وغود.. ﴾
 (سورة ابراهيم الآية ٩).

(٧) - ﴿واتل عليهم نبأ ابراهيم ﴾

(سورة الشعراء الآية ٦٩).

(A) - ﴿نتلوا عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق لقوم يؤمنون﴾ (سورة القصص الآية ٣).

(٩) - ﴿وهل أتاك نبأ الخصم اذ تسوروا المحراب﴾ (سورة ص الآية ٢١). (١٠)- ﴿ أَلَم يَأْتُكُم نَبِأُ الذينَ كَفَرُوا مِن قبل فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرُهُم ﴾ (١٠)- ﴿ أَلَم يَأْتُكُم نَبِأُ الذينَ كَفَرُوا مِن قبل فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرُهُم ﴾

والملاحظ أن كلمة (نبأ) قد جاءت في كل تلك الآيات السابقة بعنى الخبر الصحيح الهام الذي له شأن من الفائدة والجدارة بالاهتام، كما استعمل في الاخبار عن أحداث بعيدة، تاريخها موغل في القدم ضارب في شعاب الزمن (١٢)

الكريم في سورة (المائدة) من الآية ٢٧ حتى الآية ٣٣ وأحداث الكريم في سورة (المائدة) من الآية ٢٧ حتى الآية ٣٣ وأحداث هذه القصة موغلة في القدم، لفها الزمن في أطوائه، وفيها أيضا أخبار هامة ذات شأن عظيم، حيث تقدم نموذجا لطبيعة الشر والعدوان الصارخ الذي لا مبرر له، كها تقدم نموذجا لطبيعة الخير والسهاحة والطيبة والوداعة، وتقفها وجها لوجه، كل منها يتصرف وفق طبيعته. وترسم الجرية المنكرة التي يرتكبها الشر والعدوان الذي يثبر الضمير والشعور بالحاجة الى شريعة نافذة بالقصاص العادل تكف النموذج الشرير المعتدي عن الاعتداء، وتخوفه وتردعه بالتخويف عن الاقدام على الجريمة، فاذا ارتكبها – على الرغم من ذلك – وجد الجزاء العادل، الكافىء للفعلة المنكرة، كها تصون النموذج الطيب الخبر، وتحفظ حرمة دمه. فمثل هذه النفوس يجب أن تعيش، وأن تصان، وأن تأمن في ظل شريعة عادلة رادعة (١٢).

<sup>(</sup>١٢) تفسر المار - تأليف السبد محمد رشيد رضا (العاهرة ١٩٧٢م) حـ٦ ص ٢٨٢٠

<sup>(</sup>١٣) في ظُلال القرآن، مصدر سابق جـ ٦ من ص ٨٧٤ حتى ص ٨٧٨ (وانظر الفصة معصله في محنلف كتب نفسر القرآن الكريم).

- ٢ وهذا (نبأ المرسلين) وفيها يذكر الله سبحانه وتعالى، رسوله على المولم على المولم على المولم على المولم المول
- ٣ وهذا (نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها) وهو يوضح مثلا للانحراف عن سوء الفطرة، ونقض لعهد الله المأخوذ عليها.. وبالرغم من أن هذا المثل قد حدث في الزمان البعيد، الا أن البيان القرآني المعجز قد صوره مشهدا حيا متحركا، عنيف الحركة، شاخص السمات، بارز الملامح، واضح الانفعالات. وقد ذكره القرآن بأنه (نبأ) لأنه أمر عجيب خطير الشأن، وما أكثر ما يتكرر في حياة البشر، وما أكثر الذين يعطون علم دين الله، ثم لا يهتدون به، انما يتخذون هذا العلم وسيلة لتحريف الكلم عن مواضعه واتباع الموى(٥٠).
- وانظر الى (نبأ) قوم نوح، وقد غمرهم الطوفان وطواهم اليم في تيار الفناء المرهوب. وعاد، وقد أهلكوا بريح صرصر عاتية، وعود، وقد أخذتهم الصيحة. وقوم ابراهيم، وقد أهلك طاغيتهم المتجبر، وأنجي ابراهيم عليه السلام. وأصحاب مدين، وقد

<sup>(</sup>١٤) في ظلال القرآن - مصدر سابق جـ٧ ص ١٠٧٧.

<sup>(</sup>١٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ٩ ص ١٣٩٦ و ص ١٣٩٧ (وانظر تفاصيل الفصة في مختلف كتب تفسير العرآن الكريم).

أصابتهم الرجفة، وخنقتهم الظلة. والمؤتفكات، وهم قوم لوط وقد قطع الله دابرهم الا الأقلين.. وفي هذا تقرير وتوبيخ لمن نزلت فيهم الآيات من الكفار والمنافقين، في عهد النبي عليه ويذكرهم بالأقوام الذين خلوا من قبلهم، ووصلت اليهم سيرتهم، وكانوا أشد قوة، وأكثر أموالا وأولاداً منهم.. وان كثيرا ممن يبتليهم الله بالقوة، وبالنعمة، لتغشى أبصارهم وبصائرهم غشاوة، فلا يبصرون مصارع الأقوياء قبلهم، ولا يستشعرون مصير البغاة الطغاة من الغابرين.. عندئذ تحق عليهم كلمة الله، وتجري فيهم سنته، في أخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، وهم في نعائهم يتقلبون (٢٦).

0 - وهذا أيضا (نبأ نوح) مع قومه، في حلقة التحدي الأخير، بعد الانذار الطويل، والتذكير الطويل، والتكذيب الطويل والهدف هو ابراز التحدي، والاستعانة بالله وحده، ونجاة الرسول ومن معه وهم قلة، وهلاك المكذبين له وهم كثرة، فالله تعالى يقول لنبيه محمد عليه أخبر كفار مكة الذين يكذبونك، ويخالفونك، بنبأ نوح مع قومه الذين كذبوه كيف أهلكهم الله ودمرهم بالغرق أجمعين عن آخرهم، ليحذر هؤلاء أن يصيبهم من الهلاك، والدمار ما أصاب أولئك (١٠٠).

٦ - وهذا كذلك (نبأ) قوم نوح وعاد وغود والذين من بعدهم، من
 الأمم المكذبة للرسل عما لا يحصى عددهم الا الله عز وجل،

<sup>(</sup>۱٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٠ ص ١٦٧٤ وكذلك تفسير المنار، مصدر سابق - جـ ٩ ص ٤٦٤ و ص ١٦٧٠.

<sup>(</sup>۱۷) في ظلال الفرآن مصدر سابق - جـ ۱۱ ص ۱۸۱۰ وكذلك تفسير ابن كنير مصدر سابق، جـ ۳ ص ٥١٦٠

جاءتهم رسلهم بالحجج والدلائل الواضحات الباهرات القاطعات، فوضعوا أيديهم على أفواههم تكذيبا لهم وقالوا: انا كفرنا بما زعمتم ان الله أرسلكم به وانا في شك عظيم من دعوتكم وقلق واضطراب من دينكم (١٨).

- ٧ واستمع الى (نبأ ابراهيم) مع أبيه وقومه، وحواره معهم حول العقيدة، وانكار الآلهة المدعاة، كهذه الأصنام التي يعبدها المشركون في مكة، والاتجاه بالعبادة الى الله، والتذكير باليوم الآخر. وقد أمر الله تعالى رسوله على أن يتلوه على أمته ليقتدوا به في الاخلاص والتوكل، وعبادة الله وحده لا شريك له، وذلك حتى يتبين المشركون حقيقة ما يزعمون (١١).
- ٨ واقرأ (نبأ موسى وفرعون) وهو موجه للمؤمنين لينتفعوا به، حيث يرسم لهم المنهاج، ويشق لهم الطريق.. ومعنى الآية أننا نقرأ عليك يا محمد بواسطة الروح الأمين من الأخبار الهامة عن موسى وفرعون من الحق الذي لا يأتيه الباطل، والصدى الدي لا ريب فيه ولا كذب، لقوم يصدقون بالقرآن فينتفعون ثم بدأ بذكر قصة الطاغية فرعون (٢٠٠).
- وانظر الى (نبأ الخصم) وقد بدأ القرآن الكريم الآية باستفهام للتنبيه على علو القصد، وسمو الغرض ولفتا للنظر، وهذا النبأ هو خبر هام يتعلق بحدث قديم طواه الزمان، حيث كان داود عليه السلام النبي الملك يخصص بعض وقته للتصرف في شئون

<sup>(</sup>١٨) نفسبر ابن كثبر - مصدر سابق حـ ٤ ص ١١١ وكذلك صفوة التفاسير المجلد الناني جـ ١٣ ص ٩٢.

<sup>(</sup>۱۹) في ظلال العرآن جـ ۱۹ ص ۲۶۰۰ وكذلك تفسير ابن كثير - مصدر سابق جـ ۵ ص ۱۹۰).

<sup>(</sup>٢٠) صفوة التفاسير المجلد الثاني جـ ٢٠ ص ٤٢٤.

الملك، وللقضاء بين الناس، ويخصص البعض الآخر للخلوة، والعبادة، وترتيل أناشيده تسبيحا لله في الحراب، وكان اذا دخل الحراب للعبادة والخلوة، لم يدخل اليه أحد حتى يخرج هو للناس. وفي ذات يوم فوجىء بشخصين يتسوران الحراب المغلق عليه ففزع منهم (٢٠).

- وهذا أيضا (نبأ النين كفروا من قبل) والخطاب هنا للمشركين - غالبا - وهو تذكير لهم بعاقبة المكذبين، وتحذير لهم من مثل هذه العاقبة. والاستفهام قد يكون لانكار حالهم بعد ما جاءهم. والمعنى ألم يأتكم يا معشر قريش خبر كفار الأمم الماضية، وما حل بهم من العذاب والنكال، فذاقوا العقوبة الوخيمة على كفرهم في الدنيا، ولهم في الآخرة عذاب شديد موجع (٢٢).

ويوجد بعد ذلك خمس آيات قرآنية وردت فيها كلمة (نبأ) أيضا، ولكنها لا تتعلق بأحداث ماضية طواها الزمان، وانما تحمل معنى الخبر الهام ذو الفائدة العظيمة.. وهي على النحو التالي:

(\*) قال تعالى: ﴿لكل نبأ مستقر وسوف تعلمون﴾ (سورة الأنعام الآية ٦٧) فالنبأ هنا هو الخبر الذي له شأن يهتم به، والمعنى أن لكل شيء ينبأ عنه مستقر تظهر فيه حقيقته، ويتميز حقه من باطله، فلا يبقى مجال للاختلاف فيه، وسوف تعلمون مستقر ما أنبأ به القرآن الذي كذبتم به من وعد ووعيد (٣٣).

<sup>(</sup>٢١) التفسير الواضح - مصدر سابق جـ٣٦ ص ٥٦ وكذلك في ظلال المرآن مصدر سابق جـ٣٦ ص ٣٠١٨،

<sup>(</sup>۲۲) في ظلال القرآن - مصدر سابق - جـ ۲۸ ص ۳۵۸٦ وكذلك صفوة التفاسر - مصدر سابق - المجلد الثالث جـ ۲۸ ص ۳۹۲.

<sup>(</sup>۲۳) نفسر المنار - مصدر سابق - جـ٧ ص ٤١٨٠

(\*) وقال تعالى: ﴿ فقال أحطت بما لم تحط به وجئتك من سبأ بنبأ يقين﴾ (سورة النمل الآية ٢٢)

وهذا يتعلق بقصة سليان عليه السلام مع الهدهد، ونجد أن هذا الهدهد يعرف حزم الملك وشدته، لذلك يبدأ حديثه بمفاجأة تطغى على موضوع غيبته، وتضمن اصغاء الملك له... فأي ملك لا يستمع الى أحد رعاياه يقول له إنني اطلعت على مالم تطلع عليه أنت ولا جنودك، «وجئتك من سبأ بنبأ يقين »؟! فاذا ضمن اصغاء الملك بعد هذه المفاجأة، أخذ في تفصيل النبأ اليقين الحق الصادق الذي جاء به من سبأ. وسبأ هم حمير وهم ملوك اليمن. ومملكة سبأ تقع في جنوب الجزيرة العربية باليمن.

- (\*) وقال تعالى: ﴿قل هو نبأ عظيم. أنتم عنه معرضون﴾ (سورة ص الآيتان ٦٧ ٦٨) أي قل لهم يا محمد: ان هذا القرآن الذي جئتكم به هو نبأ هام وأمر عظيم الشأن، أنتم عنه غافلون لا تلتفتون اليه، ولا تعلمون قدره (٢٥٠).
- (\*) وقال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة...﴾

  لقد أدب الله عباده المؤمنين بأدب نافع لهم في دينهم، ودنياهم. وذلك أنه اذا جاءهم رجل فاسق غير موثوق بصدقه وعدالته بجبر من الأخبار، لا يصدقونه بادىء ذي بدء حتى

<sup>(</sup>٢٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٩ ص ٣٦٣٨ وكذلك تفسير ابن كمبر مصدر سابق حـ ٥ ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢٥) صفوة التفاسير - المجلد الثالت جـ ٢٣ ص ٦٤ وص ٦٥.

يتثبتوا، كراهة أن يصيبوا بأذى قوما هم جاهلون حالهم، فيندموا على ما فرط منهم، والنبأ هنا حول حدث خطير وقع من الوليد عقبة بن أبي معيط، الذي كان قد بعثه رسول الله علم الى بني المصطلق ليأخذ الصدقات فلما أتاهم الخبر فرحوا به وخرجوا يستقبلونه، فحسب الوليد أنهم جاءوا لقتله، فرجع قبل أن يدركوه وأخبر رسول الله عليه أنهم منعوا الزكاه. فغضب رسول الله عليه غضبا شديدا، وبينها هو يحدث نفسه أن يغزوهم، جاءه الوفد وأخبروهم بحقيقة الأمر، فأنزل الله عذرهم في الكتاب (٢٦).

#### (★) وقال تعالى: ﴿عم يتساءلون عن النبأ العظيم﴾

(سورة النبأ الآيتان ١ - ٢)

لم يحدد ما يتساءلون عنه بلفظه، واغا ذكره بوصفه، (النبأ العظيم) استطرادا في أسلوب التعجب والتفخيم والتضخيم. وكان الخلاف على يوم البعث ونبأ القيامة، بين الذين آمنوا والذين كفروا بوقوعه، أما التساؤل فكان من الكفار وحدهم. و ﴿عم يتساءلون﴾ تفخيم بالابهام، يعني عن أي شيء يتساءلون؟ وهذا التفخيم بالابهام دلالة على تعظيم المسئول عنه. وحين يعطم الحق تبارك وتعالى المسئول عنه، دلالة على أن ذلك أمر عظيم حتى يقول الحق عنه انه عظيم، وتعظيمه على قدر علمه سبحانه وتعالى. ونحن نعلم – كما سبق ذكره – أن (النبأ) ليس مطلق خبر، واغا هو الخبر الخطير الشأن الذي يتعلق بأمر عظيم. ولا

<sup>(</sup>٢٦) أحمد مصطفى المراغى - تفسر المراعى (القاهره - الطبعة النالية ١٩٧٤م) حـ ٢٦ ص ١٢٦ و ص ١٢٧٠.

شك أن غايات التدين كلها الها تؤول الى معرفة سر ذلك اليوم، الخصيلة، ولأنه الحصاد الذي سيأتي في نهاية الدنيا، ليحاسب فيه كل انسان عها قدم ان خيرا فخير، وان شراً فشر، فلا بد أن يكون أعظم حدث يتعلق بالانسان (٢٧).

ثم هذه كلمة (نبأه) وردت في آية واحدة وهي بمعنى الخبر العظيم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ولتعلمن نبأه بعد حين﴾ (سورة ص الآية ٨٨) وانه للنبأ العظيم الذي لا يلقون بالهم اليه اليوم، وليعلمن نبأه يوم الوقت المعلوم، عندما يحق وعد الله اليقين (٢٨).

ووردت كلمة (نبأهم) بمعنى الخبر العظيم أيضا، مرة واحدة في قوله تعالى: ﴿ نُحن نقص عليك نبأهم بالحق انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ﴿ (سورة الكهف الآية ١٣) أي نحن نقص عليك يا محمد خبر هؤلاء الفتية العجيب على وجه الصدق، دون زيادة ولا نقصان، فهم جماعة من الشبان آمنوا بالله، فثبتناهم على الدين، وزدناهم يقينا (٢٩٠).

\* \* \*

#### معالم قرآنية للأنباء

وبعد أن انتهينا من استعراض ما يتعلق بكلمة (نبأ)، نبدأ الآن في استعراض ما يخص كلمة (أنباء) وهي جمع (نبأ) وقد وردت في عشر آيات قرآنية.. ووردت كلمة (أنبائكم) في آية واحدة، وكلمة (أنبائها) في آية واحدة ايضا.. وهي كما يلي:

<sup>(</sup>٢٧) في طلال القرآن - مصدر سابق - حد٣٠ ص ٣٨٠٣ وكدلك تمسر سورة النمأ لفضيلة التيخ محمد متولي الشعراوي - وهي محاضرة ألفاها في جامعة الملك عبد العزيز بجدة.. مسجلة ومحفوظة بالجامعة.

<sup>(</sup>۲۸) في ظلال القرآن - مصدر سابق - جـ ۲۳ ص ٣٠٢٩.

<sup>(</sup>٢٩) صفوة التفاسير - المجلد الثاني - جـ ١٥ ص ١٨٤.

(۱) قال تعالى: ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه اليك وما كنت لديهم اذ يختصمون﴾ اذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم اذ يختصمون﴾ (سورة آل عمران الآية ٤٤)

(۲) وقال تعالى: ﴿فقد كذبوا بالحق لما جاءهم فسوف يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون﴾ (سورة الأنعام الآية ٥) أي فليرتقبوا اذن أن يأتيهم الخبر الصادق اليقين، ويحل بهم مصداق الأخبار الهامة العظيمة الشأن، عا كانوا يستهزئون به من آيات القرآن الكريم. ويتركهم أمام هذا التهديد الجمل، الذي لا يعرفون نوعه ولا موعده.. يتركهم يتوقعون في كل لحظة أن يأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون، حيث ينكشف لهم الحق أمام العذاب المرتقب المهول(٣٠).

(٣) وقال تعالى: ﴿تلك من أنباء الغيب نوحيها اليك ما كنت تعلمها

<sup>(</sup>٣٠) يفسير المبارحة بن ٢٤٧ وكذلك في طلال الفرآن مصدر سابق حـ ٣ س ٣٩٦ وأيضا بسفوة النفاسير المجلد الأول حـ ٣ ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣١) يفسير المبار – مصدر سابق حـ٧ ص ٢٥٣ وكدلك في طلال الفرآن، مصدر سابق جـ٧ ص ١٠٣٧.

أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر ان العاقبة للمتقين ﴾ (سورة هود الآية ٤٩).

والاشارة الى قصة نوح التي فصلت قبل ذلك تفصيلا بديعا، وهي من أخبار الغيب الماضية الهامة. وهو استدلال بقصة نوح على رسالة النبي عليه ووجه الدلالة أنه ما كان يعلمها هو ولا قومه من قبل انزالها عليه في هذا الوحي الالهي، ولو كان أحد من قومه يعلمها قبل ذلك لاحتجوا به عليه، واذن لامتنع ايمان من لم يكن قد آمن منهم، ولارتد من كان قد آمن .

(٤) وقال تعالى: ﴿ذلك من أنباء القرى نقصه عليك منها قائم وحصيد﴾

ان ذلك الذي قصصناه عليك أيها الرسول، بعض أنباء الأمم، وأهم أخبارها، وأطوار اجتاعها في القرى والمدائن من قوم نوح ومن بعدهم، ومصارع القوم معروضة، ومشاهدهم تزحم النفس والخيال، منهم الغارقون في الطوفان، ومنهم المأخوذون بالعاصفة المدمرة، ومنهم من أخذته الصيحة، ومنهم من خسفت به وبداره الأرض، ومنهم من يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار. ومن تلك القرى ما له بقايا ماثلة، وآثار باقية كالزرع القائم في الأرض، كبقابا عاد في الأحقاف، وبقايا غود في الحجر، ومنها ما عفا ودرست آثاره، كالزرع المحصود الذي لم يبق منه بقية في الأرض، كقرى قوم نوح أو قوم لوط(٢٣).

<sup>(</sup>٣٢) نفستر المنار - مصدر سابق جـ ١٢ س ٧٤ وكذلك في ظلال القران، محمدر سابق. حـ ١٢ س ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٣٣) عسر المنار، معبدر سابق جـ١٢ ص ١٣٧ وكدلك في طلال الفران، معبدر سابق، حـ١٢ ص ١٩٢٧.

(۵) وقوله تعالى: ﴿وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين﴾
(سورة هود الآية ١٢٠)

وهذه الأنباء تشمل أنواع الأخبار المهمة الخطيرة الشأن، ذات الفائدة العظيمة، من قصص الرسل الصحيحة في صورها الكلامية، وأساليبها البيانية، وأنواع فوائدها العلمية، وعبرها ومواعظها النفسية، دون الأمور العادية المستغنى عن ذكرها.. ونقص عليك يا محمد تلك القصص لنقوي به فؤادك، ونجعله راسخا في ثباته كالجبل، في القيام بأعباء الرسالة ونشر الدعوة، بما في هذه القصص البعيدة الوقوع زمانا ومكانا، من زيادة العلم بسنن الله في الأقوام، وما قاساه رسلهم من الايذاء، فصبروا صبر الكرام، وفي ذلك تسلية للرسول الملمئن الى ربه، وهو الثابت الصابر المطمئن الى ربه،

(٦) وقوله تعالى: ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه اليك وما كنت لديهم اذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون ﴾. (سورة يوسف الآية ١٠٢) تلك الأخبار الهامة الخطيرة الشأن، التي وقعت أحداثها من الزمن البعيد الماضي، وذكرها السياق القرآني، هي من الغيب الذي لا تعلمه، ولكننا نوحيها اليك، وآية وحيها انها كانت غيبا بالقياس اليك. فانك ما كنت معهم اذ اجتمعوا واتفق رأيهم وهم يمكرون ذلك المكر الذي تحدثت عنه السورة (سورة يوسف) في مواضعه: وهم يمكرون بيوسف، وهم يمكرون بأبيهم، وهم يدبرون أمرهم بعد أخذ أخيه وقد خلصوا نجيا، وهو من

<sup>(</sup>٣٤) نفستر المنار - مصدر سابق - جـ١٦ س١٦٢ وكذلك في طلال النران، مصدر عابق، حـ١٢ سـ١٩٣٤،

المكر بمعنى التدبر. وكذلك ما كان هناك من مكر بيوسف من ناحية النسوة، ومن ناحية رجال الحاشبة، وهم يودعونه السجن.. كل أولئك مكر ما كنت حاضره لتحكي عنه، انما هو الوحي الذي سيقت السورة لتثبته من بين ما تثبت من قضايا هذه العقيدة، وهذا الدين (٢٥).

- (v) وقوله تعالى: ﴿كذلك نقص عليك من أنباء ما قد سبق وقد آتيناك من لدنا ذكرا﴾ (سورة طه الآية ٩٩) أي كها قصصنا عليك يا محمد (في الآيات السابقة) خبر موسى مع فرعون وما فيه من الأنباء الغريبة، كذلك نقص عليك الأخبار الهامة للأمم المتقدمين (٣٦).
- (۸) وقوله تعالى: ﴿فقد كذبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون﴾ (سورة الشعراء الآية ٦)

وهو تهديد مضمر مجمل مهول، وفي التعبير سخرية تناسب استهزاءهم بالوعيد. وستأتيهم أخبار العذاب الذي يستهزئون به وهم لن يتلقوا أخبارا، انما سيذوقون العذاب ذاته، ويصبحون هم أخبارا فيه، يتناقل الناس ما حل يهم منه (٣٧).

(٩) وقوله تعالى: ﴿فعميت عليهم الأنباء يومئذ فهم لا يتساءلون﴾ (٩)

والتعبير يلقي ظل العمى على المشهد والحركة، وكأنما الأنباء عمياء لا تصل اليهم، وهم لا يعلمون شيئًا عن أي شيء، ولا

<sup>(</sup>٣٥) في ظلال القرآن - مصدر سابق، جـ ١٣ ص ٢٠٣١.

<sup>(</sup>٣٦) صفوة التفاسر - مصدر سابق، المجلد الثاني جـ ١٦ ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣٧) في ظلال القرآب حـ ١٩ ص ٢٥٨٥.

يملكون سؤالا ولا جوابا، وهم في ذهولهم صامتون ساكتون (٢٦). وقوله تعالى: ﴿ولقد جاءهم من الأنباء ما فيه مزدجر﴾

وهي أنباء الآيات الكونية التي صرفها الله لهم في هذا الفرآن، وأنباء المكذبين قبلهم ومصارعهم وأنباء الآخرة التي صورها القرآن لهم، وكان في هذا كله زاجر ورادع لمن يزدجر وبرتدع، ولكن القلوب المطموسة لا تتفتح لرؤية الآيات، والانتفاع بالأنباء (٢٦).

(سورة القمر الالة ٤)

(١١) وقد جاءت كلمة (أنبائكم) في آية واحدة في قوله تعالى: ﴿وان يأت الأحزاب يودوا لو أنهم بادون في الأعراب يسألون عن أنبائكم﴾ (سورة الأحزاب الآية ٢٠)

أي وإن يأت الأحزاب، يود هؤلاء الجبناء لو أنهم كانوا من أعراب البادية، يسألون على يجري لأهل المدينة، سؤال الغريب عن الغريب، وذلك مبالغة في البعد والانفصال والنجاة من الأهوال. يتمنون هذه الأمنيات المضحكة مع أنهم قاعدون بعيدون عن المعركة لا يتعرضون لها مباشرة، انما هو الخوف والفزع والهلع (١٠٠).

(۱۲) وجاءت كلمة (أنبائها) في آية واحدة في قوله تعالى: ﴿تلك القرى نقص عليك من أنبائها ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾ (سورة الأعراف الآية ١٠١)

<sup>(</sup>٣٨) في طلال القرآن - مصدر سابق، حـ ٢٠ ص ٢٧٠٦.

<sup>(</sup>٣٩) في ظلال الفرآن - مصدر سابق - حـ٧١ ص ٣٤٢٨ و س ٣٤٣٩.

<sup>(</sup>٤٠) في ظلال العرآن - مصدر سابق - جـ ٢١ ص ٢٨٤١.

أي تلك القرى المذكورة (في الآيات السابقة) نقص عليك يا محمد بعض أخبارها الخطيرة الشأن، وما حصل لأهلها من الخسف، والرجفة، والرجم بالحجارة، ليعتبر بذلك من يسمع، وما حدث أهول وأفظع، فهو قصص من عند الله، ما كان للرسول عَيْسَةً، به من علم، انما هو وحي الله وتعليمه (١٠).

\* \* \*

## معالم قرآنية لمشتقات (نبأ)

ومن مشتقات كلمة (نبأ) قوله تعالى: ﴿واذ أسر النبي الى بعض أزواجه حديثا فلم نبأت به وأظهره الله عليه عرف بعضه وأعرض عن بعض فلم نبأها به قالت من أنبأك هذا قال نبأني العليم الخبير﴾ (سورة التحريم الآية ٣).

وواضح أن الآية تدور حول أمر حاضر قريب الحدوث وقت نزولها، ومع هذا تضمنت كلهات (نبأت – نبأها – أنبأك – نبأيي) وهي من مشتقات كلمة (نبأ) بدلا من كلهات (أخبرت – أخبرها – أخبرك – أخبرني) وهي من مشتقات كلمة (خبر) ذلك لأن هذه الآية تناولت أمرا عظيا على جانب من الخطورة والأهمية، ألا وهو (افشاء السر) الذي يكون بين الزوجين، والذي يهدد الحياة الزوجية. وضرب المثل على ذلك برسول الله عليه ليبين خطورة الأمر، حين أسر عليه الصلاة والسلام الى أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها وأرضاها، بسر واستكتمها اياه، فأفشته الى السيدة عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها وأرضاها، حتى هم وأرضاها، حتى شاع الأمر وذاع، مما أغضب رسول الله عنها من الأمر وذاع، مما أغضب رسول الله عنها وأرضاها، حتى هم

<sup>(</sup>٤١) صفوة التفاسير - مصدر سمابق - المجلد الأول جـ ٩ ص ٤٦١ وكدلك في ظلال القرآن - مصدر سابق جـ ٩ ص ١٣٤١.

بتطليق أزواجه. وحملت السورة الكريمة، حملة شديدة عنيفة، على أزواج النبي على التنافس وغيرة بينهن من التنافس وغيرة بعضهن من بعض لأمور يسيرة، وتوعدتهن بابدال الله تعالى لرسوله على الله ع

ومن المشتقات أيضا وردت كلمة (أنبئكم) نمان مرات (الله ومنها قوله تعالى: ﴿وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم

(سورة آل عمران الآية ٤٩).

والسياق القرآني يتحدث عن حدث هام وقع في الزمن الماضي البعيد ولذلك استخدم كلمة مشتقة من (نبأ) حيث يخبر القرآن عن المعجزة الرابعة لسيدنا عيسى عليه السلام، لأنه كان يخبر الذين أرسل اليهم من بني اسرائيل بالمغيبات من أحوالهم التي لا يشكون فيها فكان يخبر الشخص بما أكل وما ادخر في بيته (١٤).

كذلك من المشتقات كلمة (ينبئكم) وقد وردت تسع مرات أن وكلمة (ينبئهم) وقد وردت تسع مرات وكلمة (ينبئهم) وقد وردت ست مرات النائلية الأولى موجهة الى الغائب، وها تتصلان في السياق الخاطب، والكلمة الثانية موجهة الى الغائب، وها تتصلان في السياق القرآني دامًا بلفظ الجلالة (الله) أو (ربهم) أو (ربهم) أو (عالم الغيب والشهادة).. وعلى ذلك لا بد وأن يكون الاخبار منه تعالى عن شيء

<sup>(</sup>٤٢) صفوه التفاسير - مصدر سابق - المجلد الثالث جـ ٢٨ ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>٤٣) والآباب الثانية هي (آل عمران ١٥ و ٤٩ - المائدة ٦٠ - بوسف ٤٥ - الحج ٧٢ - الشعراء ٢٢١ - العنكبوت ٨ - لقمان ١٥).

<sup>(</sup>٤٤) ومعوة التفاسير - مصدر سابق - المجلد الأول جـ٣ ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤٥) ونلك الآيات النسعة هي: (المائده ٤٨ و ١٠٥ – الأنعام ٦٠ و ١٦٤ – التوبة ٩٤ و ٤٠٥ – سبأ ٧ – الزمر ٧ – الجمعة ٨).

<sup>(</sup>٤٦) وبلك الآيات الستة هي: (المائدة ١٤ – الأبعام ١٠٨ و ١٥٩ – والبور ٦٤ – والجادلة ٦ و ٧).

عظيم غاية في الخطورة والأهمية، خاصة وأن ذلك سيكون يوم القيامة، بوم الرجوع الى الله مرجعكم جميعا فينبئكم بما كنتم فيه تختلمون﴾ (سورة المائدة الآية ٤٨)

أي أن معادكم ومصيركم أيها الناس الى الله يوم القيامة ، فيخبركم بما اختلفتم فيه من أمر الدين ويجازيكم بأعمالكم (١٤٠).

### \* \* \* القصة والنبأ والخبر (\*)

ويرتبط بموضوع (النبأ والخبر) أيضا موضوع القصة والقصص.. عالفصة هي الخبر.. والقصص (بالفتح) هي الخبر المقصوص.. وقيل القاص الذي بقص القصص، لاتباعه خبرا بعد خبر، وسوقه الكلام سوقا (١٤١٠).

ومدلول القصة في اللغة، يفيد أنها كشف عن آثار مضت، وتنقيب عن أحداث نسيها الناس، أو غفلوا عنها، وغاية ما يراد من ذلك هو اعادة عرضها من جديد لتذكر الناس بها، ولفتهم اليها لتكون للعبرة والعظة. والقصة بهذا المعنى تدخل في مدلول كلمتى الخبر والنبأ (١٠١).

وللقصة في القرآن الكريم مفهوم، يحدده ما ورد فيه من أنباء لأحداث ماضية، سيقت على وجه العبرة للمصدقين، والردع والزجر للمكذبين، فهى توحه الأولين الى الثبات على الحق، والاستزادة من

<sup>(</sup>٤٧) صفوه النفاسير - مصدر سابق - المجلد الأول جـ ٦ س ٣٤٧.

<sup>(\*)</sup> سعود ان ناء الله الى الحديث عن المصة في القرآن في مواضع محتلفة بالبات البالث عبدما يتحدث عن الموضوع الصحفي.

<sup>(</sup>٤٨) راحع في دلك لسان العرب (مصدر سابق) المحلد السابع ص ٧٤ و ص ٧٥ وكذلك اح العروس (مصدر سابق) المجلد الرابع س ٢٦١ و ٢٦٦ وأدضا المعجم الوسيط (القاهره ١٣٩٣هـ – ١٩٧٣م) الطبعة الثانية – الجزء الثاني ص ٧٤٠.

<sup>(</sup>٤٩) الوحدة الموصوعة في القرآن الكريم - مصدر سابق - هامس على ٢٨٩.

عمل البر والخير . كما تصرف المتهيء من المكذبين عن الباطل والشرك بأنواعه (٥٠) .

ولقد سمى القرآن الكريم الأنباء الماضية عبر الأمم السابقة قصصا. والقصص القرآني ينبئنا عن أخبار الأنبياء، والرسل، وما حسل لهم، وكيف قاموا بدعوتهم؟. وكيف علموا أزماهم؟ وما انتهى اليه أمرهم؟. وعلى العموم فهي علاج للقلوب، ودواء للنفوس، لما فيها من أخبار الأمم الماضية، وما حل بالعاصين من عاجل بأس الله(١٥٠).

ومن هنا كانت تسمية الأنباء التي جاء بها الفرآن قصصا، مما يدخل في المعنى العام لكلمة خبر أو نبأ (٥٢). وكثبرا ما يقترن ذكر القصص في القرآن الكريم بالنبأ والأنباء. كقوله تعالى:

- () ﴿ نَقُصُ عَلَيْكُ نَبِأُهُمُ بِالْحَقِ ﴾ (سورة الكهف الآية ١٣)
  - () ﴿ ذلك من أنباء القرى نقصه عليك ٠٠ ﴾

(سورة هود الآية ١٠٠)

() ﴿ وكلا نقص عليك من أنباء الرسل . . ﴾

(سورة هود الآية ١٢٠)

- () ﴿كذلك نقص عليك من أنباء ماقد سبق﴾ (سورة طه الآية ٩٩)
- () ﴿ تلك القرى نقص عليك من أنبائها ﴾ (سورة الأعراف الآية ١٠١)

ومن ذلك يلاحظ أن القصص القرآني، انما هو من قبيل الأنباء، أي الأخبار التي بعد الزمن بها، واندثرت، أو كادت تندثر، دون أن

<sup>(</sup>٥٠) خوت في فصص المران، مصدر سابق، ص٤٤٠

<sup>(</sup>۵۱) التفسير الواصح، مصدر سابق، جـ ۱۲ س ۲۰۰

<sup>(</sup>٥٢) القصيس القرآني في منطوقة ومقهومة، مصدر سابق، س ٤٥٠

يكون فيه شيء من واقع الحال، أو متوقعات المستقبل، ولهذا سهاها القرآن من أنباء الغيب (٥٣).

كما يلاحظ أن القصص القرآن في نظمه ومادته لم يتضمن تصوير الأحداث المستقبلة التي الأحداث الدائرة في محيط الدعوة، ولا تصوير الأحداث المستقبلة التي تتنبأ بانطلاق هذه الدعوة وظروفها عبر المستقبل. لأن القرآن في نظمه وفي منهجه، وفي أغراضه، قد تكفل بكل هذه الأحداث الدائرة والمستقبلة، بعيدا عن الأسلوب القصصي ونهجه (١٥٠)، الدي يرتبط بالأخبار التي يعد بها الزمن كما سبق ذكره.. فقد جاء القرآن الكريم بصور كثيرة من أحداث الوقائع الدائرة وقت نزوله، وأبان عن وجه الحق فيها، كما نرى ذلك في (حديث الإفك) وفي غزوات: بدر، وأحد، وحنين، وفي بيعة الرضوان، وصلح الحديبية، وغير ذلك مما جاء به القرآن في أحوال وشئون ملابسة لنزوله (٥٥٠).

كما أخبر سبحانه عن فتح مكة، ودخول الناس في دين الله أفواجا. وأخبر عن المعارك التي سيتمخض عنها المستقبل، والتي ستدور بين الفرس والروم، والتي ستكون الغلبة فيها أخيرا للروم فقال تعالى: ﴿أَلَم عَلَم الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون. في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون. بنصر الله يضر من يشاء وهو العزيز الرحيم، وعد الله لا يخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لا يعلمون أله .

(سورة الروم الآيات ١ - ٦)

<sup>(</sup>٥٣) نفس المصدر السابق ص ٤٦.

<sup>(</sup>٥٤) محوث في فصص القرآن، مصدر سابق، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٥٥) الفصوس القرآني في منطوفه ومفهومه، مصدر سابق، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٥٦) بحوث في قصص القرآن، مصدر سابق، ص ٤٦.

وكل ذلك كم قلنا، لأن اشتقاق القصة يعني البحث عن الآثار، وتتبع الأخبار، ولا يكون ذلك الا للشيء السحيق العميق الذي أوغل في أطواء الماضي. والقرآن قد أطلق لفظ القصص على ما حدث من أنباء القرون الأولى في مجال الرسالات السماوية، وما كان يقع في محيطها من صراع بين قوى الحق والضلال، بين مواكب النور وجحافل الظلام. وكل هذا القصص القرآني، قصص صادق، واقعي مصفى من كل شائبة من شائبات الخيال، فكان مجيئه على تلك الصورة ملائماً للبيئة التي نزل فيها، وملائما أيضا للحياة كلها في أزمنتها وأمكنتها، اذ كانت مواده كلها من عيون الحقيقة، ومن ينابيعها الصافية التي لا تتغير على الزمن، ولا تنزل عن مكانها من المعقول على اختلاف منازلها، وتفاوت حظوظها من العلم والمعرفة القي المناه.

فالقصص القرآني يعتمد على الصدق الخالص، والحقائق المصفاة الناصعة، التي لا تشوبها شائبة من الأوهام الزائفة، أو الخيال الكاذب، ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد.. وهو بذلك يرتبط تمام الارتباط بكلمة (النبأ) الذي يستعمل في الأخبار عن الأحداث البعيدة زماناً ومكانا، والتي لها خطر وشأن عظيم، وتعتمد على الحق، والصدق، ولا تشوبه شائبة من وهم أو خيال كاذب.

خلص مما سبق الى حقيقة هامة، يجب علينا أن نسترشد بها من (المعالم القرآنية) التي عرضناها في مجال (النبأ.. والخبر) وهي ضرورة الحرص والدقة عند استعبال كلمتي (نبأ.. وخبر)، وأنه يجب أن نستخدم كلمة (نبأ) في المفرد والجمع والمشتقات، عندما نتعرض لخبر عظيم أو أحداث هامة، شريطة أن تكون لها خطرها وشأنها، وتعتمد

<sup>(</sup>٥٧) الفصص القرآني في منطوقه ومهومه، مصدر سابق، ص ٣٧ - ٣٨ - ٠٤٠

على الحقائق الصادقة المؤكدة، المستقاة من مصادرها العليمة النزيهة، التي تستهدف الصالح العام.. وأن نستعمل كلمة (خبر) في المفرد والجمع والمشتقات عند عرض الأخبار العادية، والأقل أهمية، وشأنا.. وهذا يدعونا الى التعرض للمعالم القرآنية الخاصة بالنبأ اليقين، والخبر الهام الصادق الموضوعي المؤكد.. وهو ما نتحدث عنه في الفصل التالي.

\* \* \*

## الفصهلالشكاني

# النسَبا اليَقْلِينَ CONFIRMED NEWS

بعد أن عرفنا الفرق بين كلمة (نبأ) وكلمة (خبر)، والاستعال الدقيق لكل من الكلمتين، وفق ما تضمنته وأرشدت اليه (المعام القرآنية) في الآيات التي سبق دراستها في الفصل السابق.. نجد أنه من المناسب، الآن، لاستكال ملامح الصورة، أن نقوم بدراسة (المعالم القرآنية) التي يجب أن يسترشد الصحفيون ورجال الاعلام بهديها، للقيام بالمهمة الاعلامية على خير وجه، وتزويد الناس بالأنباء والأخبار الصحيحة الدقيقة، والمعلومات السليمة، والحقائق الثابتة، التي تقوم على الوضوح، والصراحة، والمتثبت من صحتها وصدقها وموضوعيتها بالنسبة للمصدر الدي تنبع منه، أو تنسب اليه، فانه «بقدر ما في الاعلام من حفائق صحيحة، ومعلومات دقيقة منبئقة من مصادر أمينة نفدر ما يكون هذا الاعلام سليا وقويا(۱) ». وينتج عنه رأي عام راسد مستسر، يكون هذا الاعلام سليا وقويا(۱) ». وينتج عنه رأي عام راسد مستسر، يعينس في أمن وسلام وطأبينة.

وفي هذا الجال سنتناول (المعالم القرآنية) التي توجهنا الى محري (النبأ اليقبن) والخبر الصادق الموضوعي الذي يستهدف المصلحة العامة.. واستقائها من المصادر الصحيحة الأمينة، مع ضرورة التثبت مى صحتها وأهميتها وحاجة الناس اليها.

ان عملية جمع الأنباء والأخبار ونشرها ، بنصل بأهم الغرائر البشربه ،

<sup>(</sup>۱) ابراهم امام (دكبور) - الاعلام والادبيال بالجهاهير - (الفاهره - ١٩٧٥م الطبعة البابية) بن ١١ - ١٢.

وأظهر صفة من صفات الانسان الاجتاعية، وهي حب الاستطلاع لمعرفة الأخبار، والاطمئنان الى البيئة داخليا وخارجيا. وتساعد الفرد على التكيف مع البيئة، والانسجام مع غيره من الناس الذين يعيشون معه. بل وحتى الكائنات الحية - في أبسط صورها - تعنى بجمع الأخبار، وتعرف فنون الاستطلاع للبحث عن الطعام، وتبلغ عن الأخطار المحدقة بالجاعة، حتى يستطيع الجميع أن يحافظوا على حياتهم، ويتجنبوا الأخطار التي تهددهم (٢).

ومن (المعالم القرآنية) الهامة في هذا المجال قوله تعالى: ﴿وحشر لسليمان جنوده من الجن والانس والطير فهم يوزعون. حتى اذا أتوا على واد النمل قالت نملة يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون﴾. (سورة النمل آية ١٧ – ١٨).

فهذا موكب نبي الله سليان عليه السلام.. يتألف من الجن، والانس، والطير، مر على وادي النمل.. فقالت غلة لها صفة الاشراف والتنظيم على النمل السارح في الوادي، ولها وظيفة تحذير جماعة النمل وابلاغها بالأخطار المحدقة بها والتي تتهددها(\*)، وطالبتها بالدخول الى مساكنها حتى لا يحطمها سليان وجنوده وهم لا يشعرون، وبذلك تتجنب جماعة النمل تلك الأخطار، وتحافظ على حياتها.

وفي هذه الآية تنبيه الى أن هذه النملة قد قامت بوظيفة اخبارية، تستهدف مصلحة جماعتها وتجنبها الأخطار التي تتهددها.. وهذا معلم

<sup>(</sup>٢) ابراهيم امام (دكتور) - وكالات الأنباء - (القاهرة ١٩٧٢م) ص ٧ و ٨.

<sup>(\*)</sup> دلت أبحات الباحثين في معيتة النمل على ما لها من عجائب في معيشتها وندبر شئوها، فانها تتحد القرى في باطن الأرض، وتبنى بيوها أروقة ودهاليز وعرفات ذات طبفات، وتملؤها بالحبوب والفوت للشتاء.. ومملكة النمل دقيقة التنظيم، وتننوع فيها الوظائف، وتؤدى بانتظام عجيب.

قرآني واضح ، يجب أن يسترشد به رجل الاعلام الأمين ، في الحرص على مصلحة الأمة التي ينتسب اليها ، وأن يكون من مهامه تنبيه قومه الى ما بتهددهم من أخطار وأضرار ، ويوضح لهم كيفية نجبها ، حرصا على حياتهم في أمن وسلام ، مثل فعلت تلك النملة مع جماعتها ، وقيامها بوظيفتها خير قيام ، لتحذيرها وتنبيهها لاتخاذ الحيطة والحذر ، والعيش في سلام وأمن .

ومثل هذا أيضا، المعلم القرآني الذي أجراه الله سبحانه وتعالى على السان الهدهد، وقصه القرآن في قوله تعالى:

﴿وتفقد الطير فقال مالي لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين. لأعذبنه عذابا شديداً أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين. فمكت غبر بعيد فقال أحطت بما لم تحط به وجئتك من سبأ بنبأ يقين. اني وجدت امرأة تملكهم وأوتيت من كل شيء ولها عرش عظيم. وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله وزين لهم الشيطان أعهالم فصدهم عن السبيل فهم لا يهتدون. ألا يسجدوا لله الذي يخرج الخبء في السماوات والأرض ويعلم ما تخفون وما تعلنون. الله لا اله إلا هو رب العرش العظيم﴾.

فبعد أن ذكر الله تعالى، في الايات السابقة لتلك الآيات، أنه سخر لسليان الجن والأنس والطير، وجعلهم جنوداً له، ذكر هنا أن سليان احتاج الى جندي من جنوده، وهو الهدهد، فلم يجده، فتوعده بالعذاب أو القتل، الا اذا أبدى له عذرا يبرئه (٣).

ويحضر الهدهد الذي يعرف حزم الملك وشدته، ولذلك يبدأ كلامه

<sup>(</sup>٣) أحمد مصطفى المراعي - تفسير المراغي (القاهرة الطبعة النالثة ١٣٩٤هـ - (٣) ١٩٧٤م) جـ ١٩ ص ١٣٠٠.

عفاحاًة تطغى على موضوع غيبته، وتضمن اصغاء نبي الله له، واستالة قلبه الى قبول عذره، ولبيان خطر ما شغله ﴿أحطت بما لم تحط به وجئتك من سبأ بنبأ يقين﴾ فاذا ضمن اصغاء الملك بعد هذه المفاجأة، أخذ في تفصيل (النبأ اليقين) الصادق الذي جاء به من مملكة سبأ. فذكر أنه وجدهم تحكمهم امرأة (الله وأويت من الثراء وأبهة الملك، وما يلزم ذلك من عتاد الحرب والسلاح وآلات القتال الشيء الكثير، ولها عرش عظيم تجلس عليه في قصر فخم رفيع البناء (\*\*)، وبعد أن بين عثوبهم الدنيوية، ذكر معتقداتهم الدينية، حيث يعبدون الشمس من دون الله رب العالمين (1).

ونجد أنفسنا أمام هدهد عجيب، صاحب ادراك، وذكاء، وايمان، وبراعة في عرض النبأ، ويقظة الى طبيعة موقفه (٥).. فهو هنا يذكر الجانب الأهم والأبرز في النبأ، وهو أن هؤلاء القوم ﴿ يسجدون للشمس من دون الله ﴾.. فالهدهد يعرف أن نبي الله سليان عليه السلام، يدعو الى عبادة الله سبحانه وتعالى، بينها هؤلاء القوم الذين لم يحط بهم سليان عليه السلام، قد أضلهم الشيطان، وزين لهم أعهم فهم لا يهتدون الى عبادة الله العلم الخبير.

<sup>(\*)</sup> هي بلفيس بنت شراحبل بن مالك بن الربان، وكان أبوها من فبلها ملكا جليل العدر واسع الملك. وسبأ هم حِمْير وهم ملوك اليمن. وبقع مملكة سبأ في حدوب الجزبرة بالبمن (أنظر تعسر ابن كثبر – مصدر سابق حد ٥ ص ٢٢٩).

<sup>(\* \*)</sup> قال علماء التاريخ انه كان في هذا الفصر ٣٦٠ طاقة من مشرقه ومثلها من مغربه، وقد وضع ساؤه على أن تدحل الشمس كل بوم من طاقة، وتعرب من مقابلتها، فيسجدون لها صباحا ومساء. (أنظر نفستر ابن كتبر - مصدر سابق-جـ٥ - صدر سابق-جـ٩ - صدر س

<sup>(</sup>٤) نفسر ابن كثبر - مصدر سابق، جـ٥ ص ٢٣٠ وكدلك في ظلال الفرآن، مصدر سابق حـ١٩١ ص ١٣١ - ١٣٠ مصدر سابق حـ١٩ ص ١٣١ - ١٣٠

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن - مصدر سابق جـ ١٩ ص ٢٦٣٩.

وهنا نلحظ أن الهدهد، قد أتى بالنبأ اليقين المؤكد الحقيقي، الذي يعلم أن سليان عليه السلام، سيهتم به أشد الاهتام، ويلتفت اليه، لصلته الوثيقة برسالته الساوية، والنبوة المبعوث بها، ويدخل في اطار اهتامه المباشر بدعوة الناس الى عبادة الله وحده.

والصحفي (ورجل الاعلام بصفة عامة) مطالب أن يقتدي بهذا الهدهد الموهوب، الذي ظهر ادراكه في مستوى يعادل مستوى العقلاء، الأذكياء الأتقياء من الناس، ويعمل على استقاء الأنباء اليقينية المؤكدة التي تهم الناس وتجذبهم الى قراءتها والاستفادة منها، وأن يتحرى المصادر الأمينة يستقي منها الأخبار والأنباء ليطمئن الى صدقها وصحتها، وعدم نشر الأخبار الغامضة أو التي لا تهم الناس ولا تفيدهم. وأن يكون أيضا بارعا في عرض مادته الصحفية، فيبرز ما يستحق منها الابراز ويقدمه الى القراء بصورة سهلة الادراك والفهم مما يجذبهم الى القراءة والاستفادة مما يقدم اليهم، مراعيا في ذلك تجنب الألفاظ النابية أو الجارحة أو التي تخدش الحياء.. الخ.

# التأكد من صحة الأنباء

ونعود الى قصة (الهدهد الصحفي الموهوب) فنجد أن نبي الله سلمان عليه السلام، لم يتسرع في تصديق الهدهد أو تكذيبه، ولم يستخفه النبأ اليقين العظيم الذي جاءه به الهدهد، انما نراه يتصرف التصرف السليم المطلوب فيأخذ في تجربته للتأكد من صحته، شأن النبي العادل والملك الحازم (1): ﴿قال سننظر أصدقت أم كنت من الكاذبين. اذهب بكتابي هذا فألقه اليهم ثم تول عنهم فانظر ماذا يرجعون ﴾.

(سورة النمل الآيات ٢٧ - ٢٨)

<sup>(</sup>٦) نمس المصدر السابق ونفس الصفحة.

قال سيدنا سليان عليه السلام للهدهد، سننظر أصدقت فيا أتيت به من (نبأ يقين) أم كنت من الكاذبين في مقالتك لتتخلص من الوعيد الذي أوعدتك به. ذلك أن سليان عليه السلام، كتب كتابا الى بلقيس وقومها، وأعطاه ذلك الهدهد فحمله وذهب الى بلادهم وألقاه الى بلقيس في قصرها(٧).

وهذا المعلم القرآني الكريم، يعطينا أيضا توجيهات ربانية، بضرورة أن يحرص العاملون في مجال الاعلام بصفة عامة، والمسئولون في هذا الحجال بصفة خاصة، على التأكد من صحة الأنباء والأخبار الهامة، وذلك عن طريق اعادة الاتصال بمصدر النبأ للتأكد من صحة ما نقل عنه، أو سلوك أي طريق أخرى تؤدي الى هذا التأكد، ولو أدى ذلك الى التأخر في نشر النبأ. فإن في اتباع هذه الطريقة أمانا من خطر كبير هو خطر التكذيب الذي يفقد الجريدة ثقة القراء بها، وفي فقدان هذه الثقة ضياع لها أمانا من خطره الثقة ضياع لها أمانا من خطره الثقة ضياع لها أمانا أمانا

ومن المعالم القرآنية في مجال التثبت من صحة الأنباء الهامة قبل نشرها واذاعتها، قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا إِن جَاءَكُم فَاسَق بنبأ فتبينُوا أَن تصيبُوا قوما مجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين ﴾ (سورة الجحرات آبة ٦).

هذه الآية الكرية، تضع معالم كاملة لعالم رفيع نظيف، عالم له منهجه في التثبت من الأقوال والأفعال والاستيثاق من مصدرها قبل الحكم عليها، أو نشرها واذاعتها. فهذا نداء للمؤمنين كيف ينقلون

<sup>(</sup>٧) نفسر ابن کئیر - مصدر سابق - حـ۵ ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٨) عبد اللطبع حمزة، (دكتور) المدخل في فى التحرير الصحمي (القاهرة ١٩٦٨م) الطبعة الرابعة ص ٧٤ وكذلك فاروق أبو زيد (دكتور) - فى الخبر الصحمي (العاهرة ١٩٨١م) الطبعة الأولى ص ٢٧٤.

الأنباء؟ وكيف يتصرفون بها؟ ويقرر ضرورة التثبت من مصدرها<sup>(۱)</sup>.
ومدلول الآية القرآنية عام، وهو يتضمن مبدأ التمحيص، والتثبت
بصفة خاصة من أنباء الفاسق، لأنه مظنة الكذب. فأما الصالح فيؤخذ
بخبره، لأن هذا هو الأصل في الجهاعة المؤمنة، وخبر الفاسق استثناء.
والأخذ بخبر الصالح جزء من منهج التثبت لأنه أحد مصادره. أما
الشك المطلق في جميع المصادر، وفي جميع الأخبار، فهو مخالف لأصل
الثقة المفروض بين الجهاعة المؤمنة، ومعطل لسير الحياة وتنظيمها في
الجهاعة. والاسلام يدع الحياة تسير في مجراها الطبيعي، ويضع الضانات
والحواجز فقط لصيانتها، لا لتعطيلها. وهذا غوذج من الاطلاق

والاستثناء في مصادر الأخبار والأنباء (١٠٠٠).

وقد ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية القرآنية ، نزلت في الوليد ابن عقبة بن أبي معيط ، حين بعثه رسول الله عنه الى بني المصطلق بعد اسلامهم ، ليأخذ منهم الزكاة ، فلما أتاهم الخبر فرحوا به وخرجوا يستقبلونه ، فلما سمع الوليد بذلك هابهم وحسب أنهم جاءوا لقتله ، فرجع قبل أن يدركوه ، وأخبر رسول الله عنه أن القوم قد هموا بقتله ومنعوه ما قبلهم من زكاتهم . فأكثر المسلمون في ذكر غزوهم ، حتى هم رسول الله عنه من غلي من يغزوهم ، فبينها هم على ذلك قدم وفدهم على رسول الله عنه النه عنه الينا ، وفدهم على فخرجنا اليه لنكرمه ونؤدي اليه ما قبلنا من الزكاة فانشمر (جد وأسرع) راجعا ، فبلغنا أنه زعم لرسول الله عنه أنا خرجنا اليه لنقتله ، ووالله ما جئنا لذلك ، فأنزل الله فيهم تلك الآيات (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٩) في ظلال القرآن - مصدر سابق - جـ ٢٦ ص ٣٣٣٦ و ٣٣٤٠.

<sup>(</sup>١٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٣٣٤١.

ر (١١) السبرة النبوية لابن هنام (ببروت بدون تاريخ) جـ ٣ ص ٣٠٨ و٣٠٩ وكذلك تفسير المراغي حـ ٢٦ ص ١٢٦ و ١٢٧وراحع أبضاتفصيل ذلك في تفسير ابن كثر جـ ١٠٨ من ص ٢٧٢ حتى ص ٢٧٦٠

فالله يرشد عباده وأولياءه الى هذا الأدب الكامل، ويحذرهم من العمل بالخبر قبل الكشف عنه والتثبت من صحته، لئلا يصيبوا قوما بسبب الجهل والكذب، فيصبحوا نادمين آسفين على ذلك. فلو أن رسول الله عليه عمل بقول عقبة بن أبي معيط، لغزا قوما مؤمنين يحبون الله ورسوله، وسفك منهم دماء وأخذ أموالا بغير حق، فاذا ما تبين الواقع ندم على ذلك (١٦).

ان هذه الآية الكريمة، والمعلم القرآني الجليل، يقرر أصلا عظيا له خطره، وأثره في الحياة. فالتثبت في الأخبار، والصدق في نقلها، من قواعد هذا الدين الحنيف الذي شاد صرح الأخلاق على أمتن القواعد وأقواها، وثبت هذه الأسس وأرساها رب عظيم، في كتاب عظيم، نزل على نبي عظيم صلوات الله وسلامه عليه. فالله تبارك وتعالى يأمرنا بالتثبت في خبر الفاسق، والاحتياط الدقيق في تلقي الأخبار، لئلا نحكم بقول الفاسق الكاذب، فنكون كاذبين ومخطئين ومتجنين على من بقول الفاسق الكاذب، فنكون كاذبين ومخطئين ومتجنين على من حكمنا عليه، قبل التثبت والتأني في خبر ما سمعناه منه، ونقلناه

والفساق والكذابون في كل زمان ومكان، يملأون الأرض، فعلى المرء في كل موقع أن يتثبت، ويتأنى ولا يتعجل بالحكم على أحد من خبر نقل عنه – على أن خطر الأخبار لا يجيء من ناحية الفسق وتعمد الكذب وحده، بل يجيء من نواح أخرى عديدة، فقد يكون الرجل (الصحفي) عدلا أمينا صادقا، لكنه لا يعرف كيف يسمع الأخبار؟ ولا كيف ينقلها؟ فلا يحسن السمع، ولا يحسن الأداء، فيقع تحت طائلة الكذب.. وقد يكون ذو غفلة فتندس اليه الأخبار من

<sup>(</sup>١٢) التفسير الواضح، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٥٥.

<sup>(</sup>۱۳) محمد محمود الصواف - نظرات في سورة الحجرات (ببروت ١٣٩٤ هـ - ١٩٧٤ م). ص ٦٥ وص ٦٧.

الكاذبين (مصادر كاذبة) وينقلها الى الغبر عن صفاء نية، وعلى ظن الصدق، فيقع كذلك أسر الكاذبين (١٠٠).

واذا كان رجال الأمس يتثبتون للخبر مرة واحدة، فيجب علينا نحن اليوم أن نتثبت ألف مرة ومرة. فقد كثرت بيننا الوشايات، وساءت بيننا العلاقات، بفعل الخائنين الكذابين والدساسين، وبفعل المؤامرات، والخططات الجهنمية التي حاكها ضدنا الاستعار والصهيونية والشيوعية، ومن لف لفهم من أذنابهم وخدامهم العملاء الخونة، حتى ساد بعضهم المجتمعات الاسلامية، وحكموا شعوبها بالقسر والقهر.. والناس جميعا في أشد الحاجة الى العمل بهذه الآية الكريمة لتستقيم أخلاقهم، وترتاح ضائرهم.. والذين هم في أشد الحاجة من جميع الناس للعمل بهذا الطراز من الخلق الرفيع، هم الذين بيدهم مقاليد الأمور (١٥)، ومن بينهم رجال الاعلام الذين يتحكمون في أجهزته الختلفة ويسيطرون على وسائله الخطيرة الشأن. فكثيرا ما يقع عدم التثبت من المسئولين في أجهزة الاعلام، ويجيئهم ذلك من ناحية استبعاد أن يكذب عليهم مندوبوهم ومراسلوهم والعاملون تحت امرتهم، وهو مدخل للخطر عظم، فقد يكون هؤلاء المندوبون والمراسلون وغيرهم من أكذب الناس، فتوقع أجهزتهم الاعلامية في طائلة الظلم والكذب والتسرع في نشر واذاعة الأخبار المضللة التي تشكل رأيا عاما غير سليم، وحدوث اضرار بالغة الخطر على المجتمعات والشعوب.

ومن المعالم القرآنية الكريمة التي تفرض على الانسان في شتى طبقاته ومواقعه، أن يتثبت فيا يقوله ويحكيه، قوله تعالى: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم ان السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولا﴾ (سورة الاسراء آية ٣٦).

<sup>(</sup>١٤) نفس المصدر السابق ص ٧١ و ٧٢.

<sup>(</sup>١٥) نفس المصدر ص ٧٣.

والمعنى أن الله تعالى ينهى عن القول بلا علم، وهذا يتطلب التثبت من كل خبر، فلا تقل رأيت ولم تر، وسمعت ولم تسمع، وعلمت ولم تعلم، فان الله تعالى سائلك عن ذلك كله (١٦).

ان هذه الكلبات القليلة التي اشتملت عليها تلك الآية القرآنية، تقيم منهجا كاملا للقلب، والعقل، يشمل المنهج العلمي الذي عرفته البشرية حديثا، ويضيف اليه استقامة القلب، ومراقبة الله تعالى، ميزة الاسلام على المناهج العقلية الجافة.. فالعقيدة الاسلامية، عقيدة الوضوح، والاستقامة، والنصاعة، فلا يقوم شيء فيها على الظن أو الوهم أو الشبهة، فالتثبت من كل خبر، ومن كل ظاهرة، ومن كل حركة قبل الملام الدقيق.. ومتى استقام القلب والعقل على هذا المنهج، لم يبق مجال للوهم والظن والشبهة.. فلا تتبع ما لم تعلمه علم اليقين، وما لم تتثبت من صحته من والشبهة.. فلا تتبع ما لم تعلمه علم اليقين، وما لم تتثبت من صحته من ولا ينقل رواية، ولا يجكم العقل حكما، ولا يبرم الانسان أمرا الا وقد ولا ينقل رواية، ولا يجكم العقل حكما، ولا يبرم الانسان أمرا الا وقد عناك شك ولا شبهة في صحتها (۱۷).

وقوله تعالى: ﴿ما يلفظ من قول الا لديه رقيب عتيد﴾ (سورة ق آبة ١٨).

أي ما يتلفظ بكلمة من خير أو شر، الا وعنده ملك يرقب قوله ويكتبه.. ويحكم القرآن الرقابة فاذا الانسان يعيش ويتحرك، ويتحدث ويصمت، بين ملكين موكلين به عن اليمين وعن الشمال ويتلقيان منه كل كلمة وكل حركة ويسجلانها فور وقوعها. وحيى يتصور الانسان

<sup>(</sup>١٦) صفوة التماسير الجلد الباني، جـ ١٥ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>١٧) في طلال القرآن - مصدر سابق - جـ ١٥ ص ٢٣٢٧.

هذه الحقيقة، ويستحضر قلبه مدلولها، ما جرو على كلمة لا يرضى الله عنها ... فعن يمينه وعن شاله من يسجل عليه الكلمة ، والحركة ، لتكون في سجل حسابه بين يدي الله الذي لا يضيع عنده فتيل ولا قطمير ١٨١٠.

خلاصة ما سبق في هذا الفصل.. أن المعالم القرآنية التي تم عرضها، توجهنا الى ضرورة جمع ونشر الأخبار الهامة، التي تكون في صالح المجتمع، وتفيد المواطنين في أمر دينهم ودنياهم وحياتهم، وتدخل في اطار اهتاماتهم المشروعة.. وقد رأينا ما فعلته النملة مع جماعتها علم بأنها من الكائنات الحية في أبسط صورها، فما بالنا بالانسان الذي فضله الله وكرمه بالعقل على سائر المخلوقات. كما توجهنا تلك المعالم القرآنية أيضا الى أن نتحرى دائما تلك الأخبار الهامة الصحيحة اليقينية المؤكدة الموضوعية، التي تستحق أن يطلق عليها عبارة (النبأ اليقين) المستمدة من المصادر الأمينة الصادقة العليمة بحقيقة الأمور وعدم التسرع في نشر واذاعة تلك الأخبار الهامة الا بعد التثبت من صحتها، والتأكد من صدقها وصدق المصادر التي أدلت بها.. مع البراعة في عرضها بطريقة شيقة تجذب القراء لقراءتها والاستمرار في القراءة، دون خداع أو تضليل أو تهويل، اقتداء بهذا (الهدهد الصحفى الموهوب) .. فالتثبت من صحة الأخبار بصفة عامة، والأخبار الهامة الحساسة بصفة خاصة، والصدق في نقلها ونشرها، من قواعد الدين الاسلامي الحنيف، الذي شاد صرحه وأرسى قواعده رب العالمين سبحانه وتعالى، العليم بما يصلح شئون عباده.

ولما كانت تلك الأنباء الهامة، والأخبار بشتى أنواعها ودرجاتها،

<sup>(</sup>١٨) صفوة التفاسر، المجلد النالت جـ ٢٦ ص ٢٤٤ وكذلك في ظلال القرآب - مصدر سابق - جـ ٢٦ ص ٣٣٦٣.

يرتبط أغلبها ارتباطا وثيقا بحركة الحياة وأحداثها، وتنبع من شقى صور الصراع، التي يعتبر الانسان طرفا هاما فيه.. لذلك فانه استكمالا لبعض جوانب تلك الدراسات يحتاج الأمر تناول موضوع (الصراع) ومعالمه القرآنية، وهذا هو موضوع الفصل التالي.

## الفصه لالشالث

# حـــُولَ الصِّبَراع

#### THE NATURE OF CONFLICT

الحركة هي مبعث القوة في الوجود، والمولدة لكل الطاقات العاملة في مسرح الحياة، وهي في مظهرها صراع عنيف بين كل الموجودات التي يعمر بها الوجود، وتزخر بها الحياة (۱). فالصراع من الغرائز الطبيعية في الجنس البشري، وعنصر بارز في مسرحية الحياة.. صراع الخير ضد الشر.. وصراع الايمان ضد الكفر.. وصراع الرجل ضد الرجل.. وصراع الدولة ضد الدولة.. وصراع العلم ضد الجهل.. وصراع الانسان الصحة ضد المرض.. وصراع العقيدة.. وصراع الانسان ضد الطبيعة.. الخ.

ولما كانت الصحافة مرآة تعكس على صفحاتها أحداث الحياة بشتى صورها، فانها بالتالي لا غنى لها مطلقا عن استغلال غريزة الصراع تلك، ولذلك تهتم بتزويد القراء عادة صحفية واسعة في هذا النوع. لأن الصراع يشكل أحد مراكز الاهتام الرئيسية عند الانسان. والمادة الصحفية لا بد أن تشبع لدى القارىء رغبته في تتبع الجانب الدرامي من الحياة نتيجة للصراع. ومن هنا نجد أن المسئول عن التحرير يقدم المادة الصحفية الني يتوفر فيها عنصر الصراع على غبرها لتأخذ طريقها الى النشر(۲). لاشباع تلك الرغبة لدى القراء، وجذب اهتامهم للقراءة ومواصلتها.

<sup>(</sup>١) الفصص المرآني في منطوفه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٢) المدحل في فن التحرير الصحمي (عبد اللطيف حزة) مصدر سابق ص ٨١ وكذلك فن الخبر الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٩٧ وأبضا اجلال خليفة - علم التحرير الصحفي (الفاهرة - الطبعة الأولى ١٩٨٠م) ص ٦٥ و ٦٦٠

وفي القرآن الكريم نجد معالم قرآنية كثبرة، يقوم بناؤها على أحداث تتصارع فيها قوى متعادية متعاندة، يحاول كل منها أن يقضي على خصمه ليخلو له وجه الحياة.. وهذا الصراع الذي يحتدم في أحداث تلك المعالم القرآنية، انما يدور حول الصراع بين الخير والشر، باعتبارها ظاهرتين متحكمتين في الحياة، وفيها يتقلب الناس، وبها يتعاملون. ومن هذا الصراع بين الخبر والشر، تتمثل العبر والعظات لمن ينظر اليها بعين بصبرة وقلب سليم. والخير في نظر الاسلام حق، ويستند على دعائم وأسس وطيدة منه.. والشير باطل ويقوم على الزور والبهتان. ولهذا فان العاقبة دائما للخير والحق، وأن الخزي والخسران للشر والباطل معداقا لقوله تعالى: ﴿بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فاذا هو زاهق﴾.

لكن ليس في هذا التدبير الذي جاء في المعالم القرآنية - من حصر مجال الصراع على وجه واحد من وجوه الخبر والشر، وهو الصراع بين الايمان والكفر - اغفال للوجوه الأخرى من وجوه الخير والشر، ذلك أن الايمان يجمع الخير كله، فاذا التقى الايمان يجمع الخير كله، فاذا التقى الايمان والكفر في مجال الصراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن الايمان والكفر في مجال الصراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن الريمان والكفر في مجال الصراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن الريمان والكفر في مجال الصراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن المراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن الريمان المراع، فقد التقى الخير كله بالشر كله أن الكفر التقى الخير كله بالشر كله أن الكفر التقى الخير كله بالشر كله أن الكفر المراء الكفر أن الديمان المراء المرا

فان مناط رسالات الرسل والأنبياء جميعا، من نوح عليه السلام، الى خاتم الأنبياء والرسل محمد عليه ، ومركز الثقل فيها، هو الدعوة الى عبادة الله وحده، والايمان به وخلع المعبودات الزائفة المضللة من أشخاص وأوثان وأنداد وغيرها. وفي سبيل تلك الدعوة، وقع ما وقع بين الأنبياء وأقوامهم من صراع عقلي ومادي معا. انها الخير في وجه

 <sup>(</sup>٣) القصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) تقس المصدر السابق ص ٢٠٠٠.

الشر. فهذه قصة نوح عليه السلام - على سبيل المثال - وهي أول القصص القرآني - من حيث زمانها - يذكرها القرآن الكريم في مواضع كثبرة، وهي في كل موضع تحمل الدعوة الى عبادة الله وحده. وتقابل تلك الدعوة بالتكذيب والعناد والاصرار على التكذيب والعناد أدا.

ومن ذلك ما جاء في سورة كاملة هي سورة (نوح) (التي تقص من أولها الى آخرها قصة هذا النبي الكريم مع قومه، وتصف تجربة من تجارب الدعوة في الأرض، وتمثل شوطا من أشواط الصراع الخالد بين الخير والشر، والهدى والضلال، والحق والباطل.. فقد جاء نوح عليه السلام الى قومه من كل سبيل، وطلع عليهم من كل جهة يمكن أن ينشد الانسان فيها وجه الحق، ويتعرف عليه، وينتفع به.. لقد دعاهم الى الله ليلا ونهارا، وسرا وجهارا، وكان يرفع لأبصارهم خلال تلك الدعوة المشاهد الدالة على قدرة الله تعالى، ويقيم بين أيديهم الأدلة الناطقة المشاهد الدالة على قدرة الله تعالى، ويقيم بين أيديهم الأدلة الناطقة وظل هذا الصراع بين نوح وقومه ﴿ألف سنة الا خمسين عاما﴾ (سورة وظل هذا الصراع بين نوح وقومه ﴿ألف سنة الا خمسين عاما﴾ (سورة العنكبوت الآية ١٤) وهو يدعوهم الى الله، ويحذرهم من الكفر والالحاد، وهم يلقونه بالتكذيب والتهديد، وبلغ بهم الأمر أن أنذروه وتوعدوه بالرجم ﴿قالوا لئن لم تنته يا نوح لتكونن من المرجومين﴾ (سورة الشعراء الآية ١١٦)

ولما بلغ الأمر الى هذا المدى، ولم يكن في القوم خير يرتجى، فقد آذنهم

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر السابق ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٦) اقرأً نفس السورة في القرآن الكريم (سورة نوح ورقمها «٧١» في الجزء التاسع والعشرين).

الله بالهلاك، وأدن نوحا عليه السلام ومن معه بالنجاة (۱٬۰ مصداقا لقوله نعالى ﴿وأوحى الى نوح أنه لن يؤمن من فومك الا من قد آمن فلا نبتنس بما كانوا يفعلون. واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ولا تخاطبني في الذين ظلموا انهم مغرقون. ويصنع الفلك وكلما مر عليه ملاً من قومه سحروا منه قال ان تسخروا منا فانا نسخر منكم كما تسخرون. فسوف نعلمون من يأتيه عذاب يخزيه ويحل عليه عذاب مقيم. حتى اذا جاء أمرنا وفار التنور قلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك الا من سبق عليه الفول ومن آمن وما آمن معه إلا قليل.

(سورة هود الآيات ٣٦ - ٤٠)

وهكذا تبتهي المعركة، وبسدل الستار على الصراع الذي ينكشف عن مصرع الشر وأهله، وانتصار الخبر وأنصاره، وذلك هو النهاية التي ببتهي اليها كل صراع بين الخير والشر، مها طال بينها أمد الصراع. ومها كان للشر صولات وجولات (^).

ان هذا الصراع المحتدم بين الايان والكفر، الذي تدور معاركه في فوة وعلم، ويعرص القرآن الكريم كثيرا من صوره، يكاد يملاً وجه الحياة، وينتظم الحياة الانسانية في أجيالها المتعاقبة. فالانسان يمثل الدور الأول في هذا الصراع الذي تشهده الحياة، وهو مركز الدائرة التي تدور أحداث الحياة فيها، ويمكن أن نشهد ملامح واضحة تنبىء عن مدى المعاناة التي يعانيها الانسان في الحياة (1)، في قوله تعالى: ﴿لقد خلقنا الانسان في كبد ﴾ (سورة البلد الآية ٤) أي لقد خلقنا الانسان في تعب ومشقة، فانه لا يزال يقاسي أنواع الشدائد من وقت نفخ الروح تعب

<sup>(</sup>٧) الفصص الفرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر السابق ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٩) يقس المصدر السابق ص ٢٠٣ و ص ٢٠٠٠.

فيه، الى حين نزعها منه (١٠٠). فهو في صراع دائم مع نفسه، ومع الناس، ومع الطبيعة.. وكلها ميادين يعمل فيها الانسان على مدى عمره.. والقرآن الكريم فيه صور كثبرة توضح ألوانا من صراع الانسان المشتبك فيه مع نفسه، ومع الناس، ومع الطبيعة (١٠٠).

## أولا: الصراع النفسى:

فصراع الانسان مع نفسه، صراع ذاتي داخلي، يدور في كيان الانسان، حين يعرض له أمر فيتنازعه عقله وهواه، كل منها يريد أن يستولي على ارادته ويخضعها لمشيئته حيال هـذا الأمر الـذي عرض.. وهنا تتجلى روعة القرآن وعظمته، فانه في لقطة قصيرة خاطفة، تجمع كلمات الفرآن، فيها مسارب النفس، وتستولي عـلى أعاقها وتكشف خفاناها (١٢).

ومن المعالم القرآنية التي توضح ذلك، ما ورد في فصف صاحب الجنتين، حيث يقف الرجل من جنتيه موقف الزهو والغرور والاعتزاز بما لديه، وهو ظالم لنفسه اذ لم يكفها عن جماحها، فهو حين يدخل جنتيه بهذه الأحاسيس التي تعيش فيه وتملك عليه تفكيره يقول مناجيا نفسه ﴿ما أظن أن تبيد هذه أبدا. وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت الى ربي لأجدن خيرا منها منقلبا ﴾ (سورة الكهف الآيتان الى ربي لأجدن خيرا منها منقلبا ﴾ (سورة الكهف الآيتان التي دفعته الى الغرور، والغرور قاده الى الكفر، ثم يسلمه التي دفعته الى الغرور، والغرور قاده الى الكفر، ثم يسلمه

<sup>(</sup>١٠) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ٣٠ س ٥٦١.

<sup>(</sup>١١) الفصص الفرآني في منطوفه ومفهومه، مصدر سابق ص٢٠٨ و ٢٠٩.

<sup>(</sup>١٢) نمس المصدر السابق ص ٢٠٩ و٢٠٠.

الكفر الى الحاقة والسخف.. انه كان رجلا يؤمن بالله واليوم الآخر، ولكن حبه للمال والثراء والجاه أذهله عن كل هذا، فلم يعد يرى الا جنتيه هاتين، وليس في امانيه الا أن تخلد هاتان الجنتان، ويخلد هو بخلودها. ولذلك فهو يستبعد قيام الساعة، ويمني النفس بالخلود في هذا الظل الزائف، ويجيئه أمل كاذب يوهمه بأنه اذا فرض وكانت هناك قيامة، فهو سيجد عند ربه جنات بدل جنتيه. وهذا غرور ما بعده غرور (١٣).

وما أن ينتهي هذا الصراع، حتى تبدأ المعركة من جديد.. فهذا هو صوت العقل أو الحق يتمثل في رجل يحاوره ويهتف به: ﴿أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلا. لكنا هو الله ربي ولا أشرك بربي احدا. ولولا اذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله لا قوة الا بالله ان ترن أنا أقل منك مالا وولدا. فعسى ربي أن يؤتين خيرا من جنتك ويرسل عليها حسبانا من الساء فتصبح صعيدا زلقا. أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا﴾.

(سورة الكهف الآيات ٣٧ - ١٤)

ويقف الرجل مترددا بعد ساع هذا الصوت الهادي القوي يفكر ويقدر، واذ هو في هذا الحساب والتقدير يطلع عليه حسبانا من الساء فيذهب بكل ما جمع ﴿وأحيط بثمره فأصبح يقلب كفيه على ما أنفق فيها وهي خاوية على عروشها ويقول يا ليتني لم أشرك بربي أحدا. ولم تكن له فئة

<sup>(</sup>١٣) نفس المصدر السابق من ص ٢١٠ حتى ص ٢١٢.

ينصرونه من دون الله وما كان منتصرا﴾. (سورة الكهف الآيتان ٤٢ − ٤٣)

وهكذا ينتهي هذا الصراع بهذا الانفجار المدوي الذي يحطم هذا الانسان. وهذا لون من ألوان الصراع الذاتي بين عقل الانسان وهواه، وبين دوافع الحق ونوازع الباطل(١٠١).

معلم قرآني آخر حول الصراع النفسي يتمثل في قوله تعالى: ﴿قُلُ أَنْدَعُوا مِنْ دُونَ اللهُ مَا لَا يَنْفَعْنَا وَلَا يَضْرِنَا وَنَرْدَ عَلَى أَعْقَابِنَا بِعَدَ اذْ هدانا الله كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحاب يدعونه الى الهدى ائتنا﴾.

(سورة الأنعام الآية ٧١)

يبرز هذا المعلم القرآني الحيرة التي تنتاب من يشرك بعد التوحيد، ومن يتوزع قلبه بين الاله الواحد والآلهة المتعددين، ويتفرق احساسه بين الهدى والضلال، فيرسم الصورة المحسة المتخيلة لهذا المخلوق التعيس. الذي استهوته الشياطين في الأرض. ويا ليته يتبع هذا الاستهواء في اتجاهه، فيكون له راحة ذي القصد الواحد – ولو كان في طريق الضلال – ولكن هناك من الجانب الآخر، اخوان له يدعونه الى الهدى وينادونه «ائتنا» وهو بين هذا الاستهواء، وهذا الدعاء «حيران» موزع القلب لا يدري أي الفريقين يجيب، ولا أي الطريقين يسلك (١٥).

كذلك من المعالم القرآنية التي توضح الصراع النفسي قوله

<sup>(</sup>١٤) نمس المصدر السابق ص ٢١٣.

<sup>(</sup>١٥) سيد فطب - التصوير الفني في القرآن (القاهرة - الطبعة الثامنة عام ١٩٧٥م) ص ٤٠ و ص ٤٠.

تعالى: ﴿ومن الناس من يعبد الله على حرف فان أصابه خير اطرأن به وان أصابته فتنة انقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة﴾. (سورة الحج الآية ١١)

انه يوضح الاضطراب الحسي لهذا البعض من الناس في وقفتهم، وهم يتأرجحون بين الثبات والانقلاب. ويرسم حالة التزعزع في العقيدة بأوضح ما يؤديه وصف التزعزع (١٦٠). الصراع بين الانسان والانسان:

ثانيا:

وبعد أن قدمنا غاذج من المعالم القرآنية حول الصراع بيس النفسي، ننتقل الى تقديم معالم قرآنية حول الصراع بيس الانسان والانسان... وهـــذا الصراع هو المعركــة الـــدائمة الخالدة، التي يتقلب فيها الانسان بين النصر والهزية، والتي يلتقي فيها بوجوه الحياة كلها من خبر وشر، وهدى وضلال، وحق وباطل.. فحيث كان الانسان في الناس فهو معهم في هذا الصراع، الذي كلما انتهى في جبهة قام في جبهات أخرى.. والقرآن الكريم يعنرف بهذا الصراع على أنه طبيعة متمكنة في الناس قائمة في وجودهم، ويزكيه حينها يكون متجها الى الخير قائما على الحق والعدل، ويعمل على تعديله أو يخفف من حدته اذا كان متجها الى البغي والعدوان، قائما على الجور والظلم، وذلك بما يكشف مى آثاره السيئة، ويجلى من عواقبه الوخيمة (١٧).

وفي القرآن الكريم معالم كشرة حول صراع الانسان مع

<sup>(</sup>١٦) عمس المصدر السابق ص ٤٢.

<sup>(</sup>١٧) العصص الفرأني في منطوقه ومفهومه، مصدر سابق، ص ٢١٦ و س ٢١٧.

الانسان.. ومن أبرزها ما أورده القرآن الكريم في قصة ابني آدم في قوله تعالى: ﴿واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق اذ قربا قربانا فتقبل من أحدها ولم يتقبل من الآخر قال لأقتلنك قال الما يتقبل الله من المتقين. لئن بسطت الى يدك لتقتلني ما أنا بباسط يدي اليك لأقتلك افي أخاف الله رب العالمين. افي أريد أن تبوء باغي واعك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين. فطوعت له نفسه قتل أحيه ففتله فأصبح من الخاسرين﴾.

(سورة المائدة الآبات ۲۷ - ۳۰)

والصراع في هذه المأساة صراع صريح بين الخير والشر، أو بين الأخبار والأشرار من الناس حيث لا تصبح الحياة أو تمسى الا ومسرحها يغص بألوان شتى، وصور متعددة من هذا الصراع.. فالقصة تقدم نموذجا لطبيعة الشر والعدوان الصارخ الذي لا مبرر له.. كما تقدم نموذجا لطبيعة الخبر والسماحة، والطيبة والوداعة، وتقفها وجها لوجه، كل منها يتصرف وفق طبيعته (١٨).

## ثالثا: الصراع بين الانسان والطبيعة:

أما بالنسبة للصراع بين الإنسان والطبيعة فانه صراع ليس فيه ما في الصراع بين الانسان والانسان من عداوة، وحسد، وبغضاء، لأن هذه الدوافع الما تقوم بين المتاثلين جنسا، والمتقاربين درجة، والمتناسبين صناعة وعملا، وفي الطبيعة قوى عاتبة مدمرة، لو استسلم لها الانسان لأهلكته.

<sup>(</sup>١٨) يفس المصدر السابق ص ٢٣٣ وكذلك في ظلال الفرأن، مصدر سابق حـ٦ س ٨٧٤.

ولهذا فهو معها في صراع متصل منذ ظهر في هذا الوحود، يحاول جاهدا أن يدفع شرها، بل وأن يحيل هذا الشر خيرا، حين يبسط يده عليها، ويقيم سلطانه فوقها (١٩٠).

وفي القصص القرآني معالم كثبرة تشير الى هذا النوع من الصراع بين الانسان والطبيعة .. ونجد في جانب من قصة يوسف عليه السلام، نموذجا واضحا لهذا النوع من الصراع، فيها يتعلق بالرؤيا التي رآها ملك مصر . . واستمع الى القرآن الكريم يقص هذه الواقعة في قوله تعالى: ﴿وقال الملك اني أرى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وآخر يابسات يا أيها الملأ أفتوني في رؤياي ان كنتم للرؤيا تعبرون. قالوا أضغاث أحلام وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين. وقال الذي نجا منها وادكر بعد أمة أنا أنبئكم بتأويله فأرسلون. يوسف أيها الصديق أفتنا في سبع بقرات سات يأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات لعلى أرجع الى الناس لعلهم يعلمون. قال تزرعون سبع سنين دأبا فها حصدتم فذروه في سنبله الا قليلا مما تأكلون. ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد يأكلن ما قدمتم لهن الا قليلا مما تحصنون. ثم يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون. وقال الملك ائتوني به فلم جاءه الرسول قال ارجع الى ربك فاسئله فاسأله ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن ان ربي بكيدهن عليم. قال ما خطبكن اذ راودتن يوسف عن نفسه قلن حاشى الله ما علمنا علمه من سوء قالت

<sup>(</sup>١٩) القصص الفرآني في منطوقه ومفهومه، مصدر سابق ص ٣٣٥.

امرأة العزيز الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وانه لن الصادقين. ذلك ليعلم أني لم أخنه بالغيب وان الله لا يهدي كيد الخائنين، وما أبرىء نفسي ان النفس لأمارة بالسوء الا ما رحم ربي ان ربي غفور رحم، وقال الملك ائتوني به استخلصه لنفسي فلما كلمه قال انك اليوم لدينا مكين أمين. قال اجعلني على خزائن الأرض اني حفيظ علم ﴾. (سورة يوسف 27 - ٥٥)

وهنا لا نرى يوسف عليه السلام يقف عند مجرد تأويل رؤيا الملك، بل انه اذ يرى الطبيعة وقد فغرت فاها، وكشرت عن أنيابها، تريد أن تبتلع الناس، فقد نبه الى هذا الخطر، وأعطى الرأى الذي يراه دافعا له. ولما طلبه الملك بعد ظهور براءته ليستخلصه لنفسه، ويجعله لديه «مكين أمين» طلب يوسف عليه السلام من الملك عا يعتقد أنه قادر على النهوض به من الأعباء في الأزمة القادمة التي أول بها رؤيا الملك، وبما يعتقد أنه سيصون به أرواحا من الموت، وبلادا من الخراب، ومجتمعا من فتنة الجوع، فكان قويا في ادراكه لحاجة الموقف الى خبرته، وكفاءته، وأمانته ﴿ قال اجعلني على خزائن الأرض اني حفيظ عليه.. فالأزمة القادمة، وسنوات الرخاء التي تسبقها في حاجة الى الحفظ، والصيانة والقدرة على ادارة الأمور بالدقة وضبط الزراعة والمحاصيل وصيانتها. وفي حاجة الى الخبرة وحسن التصرف، والعلم بكافة فروعه الضرورية لتلك المهمة في سنوات الخصب. وفي سنوات الجدب على السواء.. والملحظ في هذا المعلم القرآني ان الانتصار على الطبيعة، انما يتحقق بأمرين: العلم والمعرفة. فبهذين الأمرين استأهل يوسف عليه السلام أن

ينهض بالواجب المرهق الثقيل، ذي التبعة الضخمة في أشد أوقات الازمة، وليكون مسئولا عن اطعام شعب مصر بكامله، وشعوب كذلك تجاوره طوال سبع سنوات متوالية، لا زرع فيها ولا ضرع (٢٠).

\* \* \*

كانت تلك معالم قرآنية بارزة حول الصراع، الذي هو من الغرائز الطبيعية في الجنس البشري، وعنصر بارز في مسرحية الحياة.. معالم يقوم بناؤها على أحداث تتصارع فيها قوى متعادية، يحاول كل منها أن يقضي على خصمه ليخلو له وجه الحياة.. معالم توضح الصراع العقلي والمادي الذي وقع بين الأنبياء والرسل وأقوامهم.. وتبين ألوانا من صراع الانسان المشتبك فيه مع نفسه.. ومع الناس.. ومع الطبيعة. ولما كانت الصحافة – كما نعلم – تعكس أحداث الحياة بشتى صورها، فانها لذلك لا غنى لها عن استغلال غريزة الصراع تلك لتزويد الناس بمادة صحفية تشبع رغبتهم في تتبع الجانب الدرامي من الحياة، وتستحوذ على اهتامهم، باعتبارهم طرفا هاما في كل صور ذلك الصراع وألوانه المختلفة.

ثم ان جمع ونشر تلك الأنباء والأخبار - والتي يرتبط معظمها كما قلنا بالصراع - بعد التثبت من صحتها والصدق في نقلها، يرتبط ارتباطا وثيقا بموضوع هام آخر، يتعلق بالحرية الشخصية في القول والكتابة، وفق نصوص الشريعة الاسلامية، وبما لا يخرج عن قواعد الآداب العامة، والأخلاق الفاضلة. وهذا نما يستدعي وجود رقابة ذاتية، نابعة من داخل الصحفي أو رجل الاعلام في الظروف

<sup>(</sup>٢٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٣ ص ٢٠٠٥ وكذلك المصص القرآني في منطوقه ومفهومه، مصدر سابق ص ٢٢٦ حتى ص ٢٢٨.

العادية، أو وجود رقابة صحفية سليمة راشدة في أزمنة الحرب والأوقات الحرجة والفترات العصيبة.. وهذا هو ما يتناوله الفصل التالي مرتبطا بمعالمه القرآنية..

# الفسكالترابع

# الحُــُرِيةِ وَالرَّقَــَابَةِ FREEDOM AND CENSORSHIP

يتصل موضوع هذا الفصل وهو الخاص بالمعالم القرآنية لحرية القول والكتابة والرقابة اتصالا وثيقا عا سبق أن تناولناه حول الأخبار والأنباء .. والنبأ اليقين .. حيث نستعرض فيه التوجيهات الربانية والمعالم القرآنية الخاصة بحرية القول والكتابة في وسائل الاعلام الختلفة ، والرقابة الرشيدة ، على اذاعة الأخبار والأنباء ونشرها في تلك الوسائل ، عا يضمن الصالح العام ، ويجنب الأمة الكثبر من الأضرار ، سواء كان ذلك في أوقات السلم والأمان ، أو في أوقات الحروب والخوف والاضطراب وعدم الاطمئنان .

فلقد أباحت الشريعة الاسلامية حرية القول والكتابة، وجعلتها حقا لكل انسان، بل جعلت ذلك واجبا على الانسان في كل ما يمس الأخلاق، والمصالح العامة، والنظام العام (۱). وذلك لقوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ (سورة آل عمران الآية ١٠٤) وقوله تعالى: ﴿الذين ان مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ﴾.

فمنهج الله في الأرض ليس مجرد وعظ وارشاد وبيان، فهذا شطر...

<sup>(</sup>۱) عبد الفادر عوده/التشريع الجنائي الاسلامي مقارباً بالقانوب الوضعي، (الجزء الأول – الفاهرة – الطبعة الثالثة ١٣٨٣هـ – ١٩٦٣م) ص ٣٣٠

أما الشطر الآخر فهو القيام بسلطة الأمر بتحقيق المعروف، والنهي عن المنكر في الحياة البشرية، وصيانة تقاليد الجهاعة الخيرة من أن يعبث بها كل ذي هوى، وكل ذي شهوة، وكل ذي مصلحة، وضانة هذه التقاليد الصالحة من أن يقول فيها كل امرىء برأبه، وبتصوره، زاعها أن هذا هو الخير، والمعروف والصواب(٢).

لكن تلك الحرية التي أباحتها الشريعة الاسلامية، وجعلتها حقا لكل انسان، ليست مطلقة، بل هي مقيدة بأن لا يكون ما يكتب أو يقال خارجا عن حدود الآداب العامة، والأخلاق الفاضلة، أو مخالفا لنصوص الشريعة الاسلامية. ولقد أمر الله رسوله عَلِيْكُ أن يبلغ رسالته للناس. وأن يدعو الناس جميعا الى الايان بالله وبالرسالة، وأن يجاج الكهار والمكذبين، ويخاطب عقولهم وقلوبهم، ورسم الله تعالى له معالم الطريق، وأوجب عليه أن بعتمد في دعوته على الحكمة والموعظة الحسنة، وأن يجادل بالتي هي أحسن، ولا يجهر بالسوء من القول. فهي ليست حرية مطلقة، واغا هي حرية مقيدة بعدم العدوان، وعدم اساءة الاستعمال (٣).

وحرية القول في الحدود التي وضعتها الشريعة الاسلامية، تعود دون شك على الأفراد والأمم بالنفع والتقدم، وتؤدي الى الرخاء والحب والاحترام بين الأفراد والهيئات، وتجمع كلمة أولى الأمر على الحق دون غيره، وتجعلهم في حالة تعاون دائم، وتقضي على النعرات الشخصية والطائفية. وهذا كله ينقص العالم اليوم، أو يبحث عنه العالم فلا يهتدي الهها.

ويبين الشهيد عبد القادر عوده (٥)، مدى صلاحية نظرية الشريعة

<sup>(</sup>٢) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٤ س ٤٤٤.

<sup>(</sup>٣)و(٤)التشريع الجنائي الاسلامي، مصدر سابق، ص ٣٣ و ٣٤.

<sup>(</sup>٥) هذا الكلام وما بعده من نفس المصدر السابق ص ٣٤ - ٣٥.

الاسلامية في هذا الصدد فيقول: ان المشرعين الوضعيين بعد تجاربهم الطويلة، ينقسمون الى قسمين: قسم يرى حرية القول دون قيد الا فيا يس النظام العام، وهؤلاء لا يعيرون الأخلاق أي اهتام، وتطبيق رأيهم يؤدي دامًا الى التباغض، والتنابز، والتحزب، والقلاقل، والثورات، وعدم الاستقرار.. وقسم يرى تقييد حرية الرأي في كل ما يخالف رأي الحاكمين ونظرتهم للحياة. وتطبيق رأي هؤلاء يؤدي الى كبت الآراء الحرة، وابعاد العناصر الصالحة عن الحكم ويؤدي في النهاية الى الاستبداد، ثم القلاقل والثورات.

ويوضح الشهيد عبد القادر عوده، أن الشريعة الاسلامية تجمع بين هاتين النظريتين اللتين تأخذ بها دول العالم، ذلك أن نظرية الشريعة تجمع بين الحرية والتقييد، وهي لا تسلم بالحرية على اطلاقها، ولا بالتقييد على اطلاقه. فالقاعدة الأساسية في الشريعة هي حرية القول. والقيود على هذه الحرية ليست الا فيا يمس الأخلاق، أو الآداب أو النظام، والواقع أن هذه القيود قصد منها حماية الأخلاق والآداب والنظام. ولكن هذه الحماية لا تتيسر الا بتقييد حرية القول، فاذا منع القائل من الخوض فيا يمس هذه الأشياء، فقد منع من الاعتداء ولم يحرم من أى حق لأن الاعتداء لا يمكن أن يكون حقا.

ويمكننا بعد ذلك – على حد قول الشهيد عبد القادر عوده – أن نقول أن الشريعة الاسلامية، تبيح لكل انسان – والصحفي ورجل الاعلام من بينهم بطبيعة الحال – أن يقول أو يكتب ما يشاء دون عدوان، فلا يكون شتاما، ولا عيابا، ولا قاذفا، ولا كاذبا. وأن يدعو الى رأيه بالحكمة والموعظة الحسنة، ويجادل بالتي هي أحسن، ولا يجهر بالسوء من القول، ولا يبدأ به، وأن يعرض عن الجاهلين ولا جدال في أن من يمعل هذا يحمل الناس على أن يسمعوا قوله، ويقدروا رأيه، فضلا عن بقاء علاقاته بغيره سليمة، ثم بقاء الجاعة يدا واحدة تعمل

للمصلحة العامة. والنصوص القرآنية الآتية تعتبر دستور القول في الشريعة الاسلامية وهي قوله تعالى: ﴿أدع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن﴾(سورة النحل الآية ١٢٥) وقوله تعالى: ﴿خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين﴾ (سورة الأعراف الآية ١٩٩) وقوله تعالى: ﴿واذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما﴾ (سورة الفرقان الآية ٣٦) وقوله تعالى: ﴿ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدوا بغير علم﴾ (سورة الأنعام آية يدعون من دون الله فيسبوا أهل الكتاب الا بالتي هي أحسن الا الذين ظلموا منهم﴾ (سورة العنكبوت آية ٤٦) وقوله تعالى: ﴿لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الا من ظلم﴾ (سورة النساء آية ١٤٨).

ولنا وقفة قصيرة مع هذه الآية الأخيرة، لأن الاسلام يحمي سمعة الناس ما لم يظلموا، فاذا ظلموا لم يستحقوا هذه الحهاية، وأذن للمظلوم أن يجهر بكلمة السوء في ظالمه. فان الجهر بالسوء من القول - في أية صورة من صوره - سهل على اللسان ما لم يكن هناك تحرج في الضمير وتقوى الله، وشيوع هذا السوء كثيرا ما يترك آثارا عميقة في ضمير المجتمع، ويدمر الثقة فيه، ويسقط الحياء النفسي والاجتاعي، الذي يمنع الألسنة من النطق بالقبيح، ويعصم الكثيرين من الاقسدام على السوء، وينتهي الأمر الى انحلال اجستاعي، وفوضى أخلاقية. ولذلك كله كره الله للجهاعة المسلمة أن تشيع فيها قالة السوء، وأن يقتصر حق الجهر بها على من وقع عليه ظلم، يدفعه بكلمة السوء وأن يقتصر حق الجهر بها على من وقع عليه منه من الظلم، وفي هذه الحالة يكون الوصف بالسوء - ويشمل ما تعبر عنه المصطلحات القانونية بالسب والقذف - انتصارا من ظلم، ودفعا لعدوانه، وردا الموء بذاته قد وقع بالفعل على انسان بذاته، وتشهيرا بالظلم والظالم في المعتمع، لينتصف المجتمع للمظلوم، وليضرب على يد الظالم، وليخشى

الظالم عاقبة فعله فيتردد في تكراره، وعندئذ يكون الخير الذي يتحقق بهذا الجهر مبررا له، ويكون تحقيق العدل والنصفة هو الهدف لا مطلق التشهير (٦).

ولقد سبقت الشريعة الاسلامية القوانين الوضعية في تقرير حرية القول والكتابة بأحد عشر قرنا على الأقل، لأن القوانين الوضعية لم تبدأ بتقرير هذه النظرية الا في أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر، أما قبل ذلك فلم تكن هذه القوانين تعترف بالحرية بل كانت أقسى العقوبات تخصص للمفكرين، ودعاة الاصلاح، ولمن يعتقد عقيدة تخالف العقيدة التي يعتنقها أولو الأمر(٧).

ويجرنا الكلام في موضوع حرية القول والكتابة، الى الحديث عن حرية الصحافة وغيرها من وسائل الاعلام والرقابة التي تفرض عليها في الوقت الحاضر سواء في أوقات السلم والأمان أو في أوقات الحروب، وما يجب الاسترشاد به من المعالم القرآنية في هذا الصدد لكي تصبح رقابة سليمة رشيدة تكفل الحرية، وتمنع الخطأ، وتستهدف الصالح العام، وتبتعد عن تكميم الأفواه، والقضاء على الحرية..

فقد كثر الجدل حول حرية الصحافة ووسائل الاعلام المختلفة في كل بلاد العالم.. فمن قائل ان هذه الحرية يجب ألا يكون لها حد، وحجته في ذلك ان في الصحافة ووسائل الاعلام بوجه عام دواء يشفي من دائها، ذلك أن القارىء الحديث أصبح يقرأ أكثر من صحيفة، والمستمع والمشاهد، يستمع لأكثر من اذاعة ويشاهد أكثر من تليفزيون، ومن ثم كان الضرر الذي تحدثه وسيلة اعلام ما تصلحة وسيلة أخرى.. ومن قائل ان حرية الصحافة ووسائل الاعلام الختلفة يجب أن تكون لها

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن - مصدر سابن - جـ٦ ص ٧٩٥ و ٧٩٦.

<sup>(</sup>٧) التشريع الجائي في الاسلام، مصدر سابق، ص٣٦٠.

حد، وأن على الحكومة أن تخضع تلك الوسائل لطائفة من القيود التي تكفل صيانة الأمن. وحجته في ذلك أن الدولة مسئولة عن هذا الأمن في الداخل وفي الخارج. غير ان هناك اتفاق على أن هذا النوع من القيود لا يصح مطلقا أن ينصب على حرية الرأي (^).

ويقول الدكتور عبد اللطيف حزة (١): انه مها بولغ في حرية الصحف فان لهذه الحرية حدودا معينة. والشارع حينها وضع القوانين التي تخول الحكومة حق الرقابة على الصحف الما قصد في الحقيقة الى حماية المصالح العامة، والذود عن التقاليد التي تواضع عليها الناس، فأخذهم بشيء من التحفظ في ابداء الرأي، حتى لا تضر الحرية المطلقة بكيان الفرد أو المجتمع.

وتتخذ الرقابة الحكومية مظهرين في الغالب:

١ - شكل الرقابة الاستثنائية، وأكثر ما تكون هذه الرقابة في زمن
 ١ الحروب والأزمات والاضطرابات.. الخ.

٢ - شكل الرقابة الجزائية، وهي الرقابة التي يحكم فيها القضاء (١٠٠).

وكلا المظهرين من مظاهر الرقابة، لا تلحقان ضررا كبيرا بالحرية الفكرية أو الصحفية، أو الاعلامية ما دام الهدف منها واضحا كل الوضوح، وهو حماية المجتمع من الانحرافات أو التيارات التي قد تفضي به الى الهاوية.. ولكن فمن الحق أن يقال: ان الشارع في هذه المحاولات قد يتجاوز الحد، حين لا يكتفي بالقيود الضرورية لحماية الدولة أو المجتمع، بل يعمد الى وضع العراقيل في طريق هذه الحرية، وقصده حماية الحكام المستأثرين بالسلطان، ومنع الناس من نقد أعالهم أو

<sup>(</sup>٨) عبد اللطبف حمره/أزمة الصمير الصحفي (الفاهرة - الطبعة الأولى ١٩٦٠م) ص ٥٧٠.

<sup>(</sup>٩) المدحل في ف النحرير الصحفي، مصدر سابق، ص ٣٤ و ٣٥.

<sup>(</sup>١٠) أزمة الصمير الصحفي، مصدر سابق، ص ٥٨.

التعليق على تصرفاتهم، أو محاسبتهم على أخطائهم التي يرنكبونها ضد شعوبهم (۱۱). وهذا يعني تكميم الأفواه والقضاء على الحرية، وذلك مما لا تقره الشريعة الاسلامية. ولا يتفق مع مقتضى الرقابة السلبمة الرشيدة التي تستهدف الصالح العام.

ولكي نصل الى تحقيق تلك الرقابة الرشيدة المبتغاة، التي بكفل الحرية، وتمنع الخطأ، وتستهدف المصلحة العامة، علينا أن نستهدي بما فل القرآن الكريم من معالم خاصة في هذا الصدد، حيت لم ينرك لنا رب العالمين سبحانه وتعالى في كتابه شيئا الا ونبهنا اليه، حتى اداعة الأخبار والرقابة على نشرها وتداولها..

ونفتح كتاب الله، فنجد فيه معلما قرآنيا كريما هاما، يقدم لنا توجيهات ربانية تتعلق بموضوع الرقابة على نشر واذاعة الأنباء والأخبار، وخاصة في أوقات الحروب والأزمات، بما يضمن تحقيق الفائدة للصالح العام، وتجنيب الأفراد والأمة الكثير من الأضرار والمصائب.

هذا المعلم القرآني الكريم، يتمثل في قوله تعالى: ﴿ واذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف اذاعوا به ولو ردوه الى الرسول والى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان الا قليلا ﴾ (١٣).

قيل ان هذه الآية في المنافقين، وهم الذين كانوا يذيعون مسائل

<sup>(</sup>١١) المدخل في عن النحرير الصحفي، مصدر سابق، عن ٣٥.

<sup>(</sup>١٢) سورة النساء الآية رفم (٨٣).. ومن المفردات الهامة في تلك الآبه

<sup>(</sup>۱) اذاعوا به: بفال أداع السر ونشره وأشاعه بين الناس (۲) ردوه: أرجعوه (۳) يستنبطونه: استنبط الماء استخرجه من البئر، ثم استعمل فها بستخرجه الرجل بفضل عفله من المعاني والحلول والمشكلات (التمسر الواضح للدكتور محمد محمود حجازي، حده ص ٤١).

الأمن والخوف ونحوها، بما ينبغي أن يترك لأهله. وقيل هم ضعفاء الايمان. ويجوز أن يكون الكلام في جهور المسلمين، فان الاذاعة بمثل أحوال الأمن أو الخوف بما يلهج به الناس في مختلف البيئات بحسب الماسبات، وان كانت نختلف النيات فالمنافق قد يذيع ما يذيعه لاجل الضرر، وضعيف الايمان قد يذيع ما يرى فيه الشبهة استشفاء بما في صدره من الاحن والبغضاء. وغيرها من عامة الناس، فكثبرا ما يولعون بهذه الأمور، رغبة في كشف الأسرار.. فخوض العامة في السياسة، وأمور الحرب والسلم والأمن والخوف، أمر ضار جدا اذا شغلوا به عن عملهم. ويكون ضرره أكثر اذا وقفوا على أسرار ذلك واذاعوا به، وهم عملهم. ويكون ضرره أكثر اذا وقفوا على أسرار ذلك واذاعوا به، وهم الأكبر أن يعلم جواسيس العدو أسرار أمتهم، لما يكون وراء ذلك من العواقب الوخيمة على الأمة. ومثل ذلك سائر الأمور السياسية والشئون العامة التي تختص بالخاصة دون العامة".

ويوضح المعلم القرآني أن ضعفاء الايان من المسلمين الذين لا خبرة لهم بالشئون العامة، قد بلغ من طيشهم، وخفة أحلامهم، أن كل خبر يصل اليهم يستفزهم، ويطلق ألسنتهم بالكلام فيه واذاعته بين الناس، سواء كان من ناحية الجيش الذي يغزو ويقاتل العدو، أو من ناحية المركز العام للسلطة، ولا ينبغي أن تشيع العامة أخبار الحرب وأسرارها، ولا أن تخوض في السياسة العامة للدولة، لأن ذلك مضرة لها، ومفسدة لشئونها ومرافقها العامة (١٤).

ثم يدل هذا المعلم القرآني الكريم جماعة المسلمين على الطريق

<sup>(</sup>۱۳) تفسر المراغي – مصدر سابق جـ٥ ص ١٠٤ و ١٠٥ وكدلك تفسير المنار – مصدر سابق – جـ٥ ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>١٤) المصدر الأول السابق ص ١٠٥.

الصحيح وما ينبغي أن يفعلوه في مثل هذه الحال فيقول: ﴿ولو ردوه الى الرسول والى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾.. أي لو أن هؤلاء المذيعين ردوا وأرجعوا ما يبلغهم من أنباء الأمن أو الحوف الى الرسول عَنْ ، ان كان معهم، أو الى أمرائهم المؤمنين وأولي الأمر منهم من أهل الحل والعقد، لعلم حقيقته القادرون على استنباط هذه الحقيقة واستخراجها من ثنايا الأنباء المتناقضة، والملابسات المتراكمة (١٥).

ويقول الشيخ محمد رشيد رضا<sup>(١٦)</sup>: وفي المستنبطين وجهان: أحدها أنهم الرسول عناله وبعض أولي الأمر ، فالمعنى لو أن أولئك المذيعين ردوا ذلك الأمر الى الرسول والى أولي الأمر لكان علمه حاصلا عنده ، وعند بعض أولي الأمر ، وهم الذين يستنبطون مثله ويستخرجون خفاياه بدقة نظرهم . فهو اذا من الأمور التي لا يكتنه سرها كل فرد من أفراد أولي الأمر ، وانما يدرك غوره بعضهم ، لأن لكل طائفة منهم استعداداً للاحاطة ببعض المسائل المتعلقة بسياسة الأمة وادارتها دون بعض . فهذا يرجح رأيه في المسائل الحربية ، وهذا يرجح رأيه في المسائل المالية . وهذا يرجح رأيه في المسائل القضائية ، وكل المسائل تكون شوري بينهم . فاذا كان مثل هذا لا يستنبطه الا بعض أولي الأمر دون بعض ، فكيف يصح أن يجعل بين العامة من يذيعون به؟ .

والوجه الثاني أن المستنبطين هم بعض الذين يردون الأمر الى الرسول عَيْنَ وإلى أولي الأمر منهم، أي لو ردوا ذلك الأمر اليهم وطلبوا العلم به من ناحيتهم، لعلمه من يقدر أن يستفيد العلم به من الرسول عَيْنَ ومن أولي الأمر منهم. فان الرسول عَيْنَ وأولي الأمر، هم

<sup>(</sup>١٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ٥ ص ٧٢٤.

<sup>(</sup>١٦) تفسير المار، مصدر سابق، حـ٥ ص ٢٤٣ و ٢٤٤.

العارفون به، وما كل من يرجع اليهم فيه يقدر على أن يستنبط من معرفتهم ما يجب أن يعرف، بل ذلك مما يقدر عليه بعض دون بعض.

والختار الوجه الأول.. فالواجب على الجميع تفويض ذلك الى الرسول بالله والى أولى الأمر في زمنه بياله واليهم دون غيرهم من بعده. لأن جميع المصالح العامة توكل اليهم، ومن أمكنه أن يعلم بهذا التفويض شيئا يستنبطه منهم فليقف عنده ولا يتعداه، فان مثل هذا من حقهم والناس فيه تبع لهم. ولذلك وجبت فيه طاعتهم، ولا غضاضة في هذا على فرد من أفراد المسلمين، ولا خدشا لحريته واستقلاله، ولا نيلا من عزة نفسه. فليس من الحكمة، ولا من العدل، ولا المصلحة أن يسمح له بالتصرف في شئون الأمة ومصالحها، وأمورها العامة، والما الحكمة والعدل ألا يتصرف في هذه الشئون العامة الا من تثق بهم الأمة من أهل الحل والعقد، العبر عنهم في كتاب الله بأولي الأمر، لأن تصرفهم وقد وثقت بهم الأمة، هو عين تصرفها.

وهكذا كان القرآن الكريم يربي.. فيغرس الايمان والولاء للقيادة المؤمنة.. فصدر الآية القرآنية يرسم صورة منفرة لمن يتلقى نبأ الأمن أو الخوف، فيحمله ويجري به متنقلا مذيعا له من غير تثبت ولا تحيص، ومن غير رجعة الى القيادة.. وآخر الاية يعلم المسلم ويدله على الطريق الصحيح الذي يجب عليه أن يفعله في مثل هذه الأحوال حرصا على المصلحة العامة.. آية قرآنية واحدة تحمل هذه الشحنة كلها، وتتناول القضية من أطرافها، وتضع التوجيه والتعليم (۱۷).

وهذه هي عينها الرقابة السليمة الرشيدة التي يجب أن تفرض على وسائل الاعلام المختلفة اذا لزم الأمر، سواء في أوقات السلم أو الحرب أو الظروف الاستثنائية . رقابة تكفل الحرية، وتمنع الخطأ، وليست

<sup>(</sup>١٧) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جــ ٥ ص ٧٣٤.

تلك الرقابة التي تستهدف تكميم الأفواه والقضاء على الحرية لمصلحة فئة متحكمة، وهي رقابة لا يقرها الاسلام، وتتعارض مع نصوصه وشرائعه.

#### \* \* \*

خلاصة ما سبق.. أن الاسلام قد أباح حرية القول والكتابة لكل انسان، بشرط عدم خالفة نصوص الشريعة الاسلامية، وعدم العدوان أو الساءة الاستعال أو الخروج على حدود الآداب العامة والأخلاق الفاضلة. وهذا بما يعود بالنفع على الأفراد والأمم، وتجمع كلمة أولي الأمر على الحق دون غيره.. وفي مجال الرقابة على نشر واذاعة الأنباء والأخبار سواء في الظروف العادية أو الظروف الاستثنائية، نجد أن القرآن الكريم يدل على الطريق الصحيح الذي يجب سلوكه في هذا الشأن حتى تكون الرقابة هادفة بناءة، تحقق المصلحة العامة والخاصة.. وحتى نجني الفائدة المرجوة، يجب أن نحرص على نشر واذاعة تلك المادة الصحفية البناءة، في الوقت المناسب، وعندما تكون الظروف مهيأة من جميع جوانبها.. ولتحقيق ذلك، فان الأمر يدعونا الى دراسة موضوع التوقيت المناسب ومعالمه القرانية.. وهذا هو موضوع الفصل التالي.

### الفصّل أنخامِسٌ

## التَوقيت المنَاسِبُ GOOD TIMING

ان الحالة النفسية المهيأة، وظروف الزمان والمكان المواتية، توقيت مناسب لنشر واذاعة المادة الصحفية والاعلامية، وبث الأفكار والآراء والمعلومات المطلوب توصيلها الى القراء والمستمعين والمشاهدين وغيرهم، حيث يكونوا مهيئين لقراءة تلك المادة الاعلامية والاستاع اليها، والانفعال بها، وتقبل تلك الأفكار والآراء والمعلومات، والتصرف من خلالها، وتكوين رأيهم على ضوئها..

والصحفي الناجح، ورجل الاعلام الماهر، هو الذي يدرس اللحظة، وينظمها في سياق التأثير والإقناع، لا تتقدم ولا تتأخر، بل يتحرى الوقت المناسب لاذاعة الحقيقة، كما يفعل المؤذن وهو يتحرى دخول وقت الصلاة، فيرفع صوته بالأذان (٢)، فيجيب المؤمنون النداء على الفور لأداء الصلاة التي كتبها الله سبحانه وتعالى عليهم في اليوم والليلة خس مرات. فالصحفي ورجل الاعلام يتعامل مع الناس، والناس بشكلاتهم وقضاياهم المطروحة، والأحداث التي يعيشونها، هم مادة

<sup>(</sup>۱) زين العابدين الركابي - المنظرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات الانسانية - في كتاب (الإعلام الاسلامي والعلاقات الانسانية المنظرية والتطبيق - الرياس - الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م) ص ٣٣٢. والكتاب عبارة عن أبحات ووقائع اللقاء النالت لمسطمة الندوة العالمية للشباب الاسلامي المنعفد في الرياس بتاريخ ٣٣ شوال ١٣٩٦هـ - ١٦ أكتوبر ١٩٧٦م. وقد نشرنه منظمة الندوة العالمية للشباب الاسلامي.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق، وبفس الصفحة.

الصحافة ووسائل الاعلام الناجحة التي تحقق الغاية المطلوبة منها، بشرط أن تطرحها في الوقت المناسب لا تتقدمه ولا تتأخره. عندئذ تكون الاستجابة فورية، وتتحقق النتيجة المبتغاة لصلاح المجتمع، وحل مشكلاته، وتنوير القراء وتكوين رأي عام راشد، يتصرف بحكمة وروية، في مواجهة المشكلات التي تعترضه، والأحداث التي تفجأه.

هذه القاعدة الهامة، وهي التوقيت المناسب، أو اذاعة الحقيقة في ابانها، تستمد أهميتها، ومعناها، وعمق جذورها، من أسباب نزول القرآن الكريم منجها حسب الحوادث على امتداد ثلاثة وعشرين عاما.. كل آية، أو مجموعة آيات، أو سورة، تنزل بمناسبة من المناسبات، أو تعالج مشكلة من المشكلات، أو ترد على موقف معين، أو تناقش رأيا مطروحا في واقعة محددة ".

وقد أخبرنا الله عز وجل هذه الحقيقة في قوله تعالى: ﴿وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا﴾ (سورة الاسراء الآية ١٠٦) أي جعلنا نزوله متفرقا كي تقرأه على مهل وتثبت، ليكون حفظه أسهل، والوقوف على دقائقه أيسر.. ونزلناه تنزيلا بحسب الوقائع والأحداث والمصالح (١٠).

كما يدل عليه أيضا قوله تعالى: ﴿وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلاً. ولا يأتونك عثل الا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا﴾

(سورة الفرقان الآيتان ٣٢ - ٣٣).

<sup>(</sup>٣) رمضان لاوىد - من قضايا الاعلام في القرآن (الكويت ١٩٧٩م) ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٤) مناع الفطان – مباحث في علوم الفرآن (دار الشروق – دبروت – الطبعة السابعة ١٤٠٠ هـ – ١٠٦٠ م) ص ١٠٦ – وكذلك صفوة التفاسر، مصدر سابق حـ١٥ ص ١٧٩.

فقد تساءل الكفار.. لم نزل القرآن كذلك مفرقا؟. ولماذا لم ينزل دفعة واحدة؟. فجاءهم الرد الساوي ﴿كذلك لنثبت به فؤادك﴾ أي أن الله تعالى نزله مفرقا كذلك لحكمة مرادة له، وما كان يعجز سبحانه وتعالى عن ابرازه للناس مرة واحدة، ولكن ذلك - لو حدث يفوت الآثار العظيمة المقصودة من ارسال الكلام في مواضعه التي يجود فيها. فالكلمة في مناسبتها الدقيقة تجيء كالعون المسعف عند الحاجة الماسة.. ﴿ورتلناه ترتيلا﴾ أي بيناه في ترسل وتثبت. والتبيين على هذه الصورة، معناه سوق الآيات على مهل مفرقة تفريقا يكسب الوضوح واليقين في كمل جزء فيها. فالتفصيل المتأني دائما قرين الصدق والدقة (٥).

وكذلك الحكم في القضايا المتجددة، أو الافتاء في المسائل العارضة، والتدرج في التشريع وتربية الأمة، فها كان الناس ليسلس قيادهم طفرة للدين الجديد، لولا أن القرآن عالجهم بحكمة، وأعطاهم من دوائه الناجع بقدر يغسل عنهم درن الرذيلة، ويكسوهم بحلة الفضيلة (١٦).

وقوله تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل الا جئناك بالحق وأحس تفسيرا﴾ هو بيان لحكمة أخرى من حكم نزول القرآن منجها، وهو أن هذا النزول على تلك الصورة يرصد الأحداث الواقعة على طريق الدعوة الاسلامية من مبدئها الى ختامها، ثم يطلع على كل حدث بما هو مناسب له، فيحق حقا، ويبطل باطلا، ويزيل شبهة، ويحيي سنة، ويميت بدعة (٧). وفي ذلك ممثل يتكرر على مر العصور لشئون الحياة والأحياء.

<sup>(</sup>٥) محمد الغزالي - نظرات في الفرآن الكريم (العاهرة - الطبعة النائمة ١٩٦١) ص ٢٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص ٢١ وكذلك مباحت في علوم القرآن (مناع الفطان) مصدر سابق ص ١١١.

<sup>(</sup>٧) عبد الكريم الخطيب - التمسر القرآني للمرآن (القاهره - بدون باريخ) الكتاب العاشر جد ١٩ و حد ٢٠ ين ١٩٠٠

والقرآن النازل بازائها هو الارشاد الالهي الخالد لهذه النظائر المطردة (^).

وخلاصة القول ان هذا القرآن الكريم جاء ليربي أمة، وينشىء مجتمعا، ويقيم نظاما. والتربية تحتاج الى زمن، والى تأثر وانفعال بالكلمة، والى حركة تترجم التأثر والانفعال الى واقع. والنفس البشرية لا تتحول تحولا كاملا شاملا بين يوم وليلة، بقراءة كتاب كامل شامل للمنهج الجديد. اغا تتأثر يوما بعد يوم بطرف من هذا المنهج، وتتدرج في مراقيه رويدا رويدا، وتعتاد على حمل تكاليفه شيئا فشيئا، فلا تجفل منه كما تجفل لو قدم لها ضخها ثقيلا عسيرا(١).

لقد كانت الساء متصلة بالأرض صلة دائمة، حية مشهودة، فتقول الساء للأرض وتخبر أهلها عن حالهم وجهرهم وسرهم، وتقوّم خطاهم أولا بأول، وتشير عليهم في خاصة أنفسهم وشئونهم.. يقول أحدهم القولة، ويفعل أحدهم الفعلة، ويسر أحدهم الخالجة، فاذا الساء تطلع، واذا الله جل جلاله ينبىء رسوله بما وقع، ويوجهه الى ما يفعل، وما يقول في هذا الذي وقع ...

وما أكثر المعالم القرآنية التي طرحها القرآن الكريم في هذا الصدد ومنها قوله تعالى: ﴿عبس وتولى، أن جاءه الأعمى، وما يدريك لعله يزكي، أو يذكر فتنفعه الذكرى، أما من استغنى، فأنت له تصدى، وما عليك الا يزكي، وأما من جاءك يسعى، وهو يخشى، فأنت عنه تلهى﴾.

هذا التوجيه القرآني بشأن حادث ابن أم مكتوم رضى الله عنه،

<sup>(</sup>٨) نظرات في القرآن الكريم (محمد الفزالي) مصدر سابق ص ٣٣.

<sup>(</sup>٩) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ١٩ ص ٢٥٦٢.

<sup>(</sup>١٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٣٣٤١ و ٣٣٤٢.

نزل في وقته المناسب تماما، لم يتأخر عنه، ولم يتقدمه، حيث تتدخل الساء لتقول كلمة الفصل في هذا الأمر، ولتضع معالم الطريق كله، فان هذا التوجيه الذي جاء تعقيبا على حادث فردي، ورد هكذا على طريقة القرآن الالهية في اتخاذ الحادث المفرد، والمناسبة المحدودة، فرصة لتقرير الحقيقة المطلقة، والمنهج المطرد، بهدف أن يستمد الناس قيمهم وموازينهم من الساء، طلقاء من قيم الأرض وموازينها المنبثقة من واقعهم كله (۱۱).

وقوله تعالى: ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله والله يسمع تحاوركها ان الله سميع بصير.

(سورة المجادلة الآية ١)

تلك حقيقة أذيعت في ابانها، حين أتت خولة بنت ثعلبة الى رسول الله عليه السلام بتلك الآية (١٠٠). ومنها نشهد الساء تتصل بالأرض في جبريل عليه السلام بتلك الآية (١٠٠). ومنها نشهد الساء تتصل بالأرض في صورة مباشرة محسوسة، وفي الوقت المناسب وتتدخل في شأن يومي لأسرة فقيرة مغمورة، لتقرر حكم الله في قضيتها من فوق سبع ساوات، وتعطيها حقها، وتريح بالها وبال زوجها، وترسم للمسلمين الطريق في مثل هذا مثل هذه المشكلة العائلية اليومية، وانه لأمر عظيم أن يقع مثل هذا الحادث العجيب، وأن تشعر جماعة من الناس أن الله سبحانه وتعالى هكذا معها، حاضر شئونها، جليلها وصغيرها، معني بمشكلاتها اليومية، مستجيب لأزماتها العادية (١٠٠).

<sup>(</sup>١١) في طلال الفرآن، مصدر سابق حـ ٣٠ من ص ٣٨٢٢ حتى ص ٣٨٣٤ وكذلك النطرية الاسلامية في الاعلام (زين العابدين الركابي) مصدر سابق س ٣٢٣٠

<sup>(</sup>١٢) المظربة الاسلامية في الاعلام (زين العابدين الركابي) مصدر سابق ص ٣٣٤٠.

<sup>(</sup>١٣) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٥٠٣ حتى ص ٣٥٠٥ وفد روى في سبب نزول هذه الآيات أن .(خولة بنت نعلبة) زوجة (أوس بن الصامت) فد ظاهر منها زوجها - على عادة أهل الجاهلية في تحريم الزوحة بالظهار - فحاءت =

وقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اذا نودې للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا الى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم ان كنتم تعلمون. فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون. واذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا اليها وتركوك قائمًا قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة والله خير الرازقين﴾.

كذلك كان القرآن الكريم ينزل من الساء وحيا متتابعا في ضوء الواقع والوقائع، ويرد على المعارضين ادعاءاتهم الباطلة، أو يواجه العنف بالعنف في محاربتهم. فهذا أبو لهب (واسمه عبد العزى ابن عبد المطلب) عم النبي عبد التي كان من بين الفئة من زعاء قريش التي ناهضت دعوة الاسلام بأقصى ما تملك من العنف.. كما كان هو وامرأته ام جميل (وهي أروى بنت حرب بن أمية أخت أبي سفيان) من أشد

الى رسول الله بهلي نسكو ظلم زوحها لها، ورسول الله بهلي يقول لها: «ما أراك الا فد حرمت عليه »، وكانت مجادله وتقول: با رسول الله ما طلقنى ولكنه ظاهر مبى، فبرد عليها فوله الساس. ثم قالت: اللهم اني أشكو اليك. فاستحاب الله نداءها، وفرح كربها وشكواها فها مرحت حتى نزل جبربل بهده الآبات. (أنطر في دلك - صفوة التفاسر جـ ٢٨ ص ٣٣٣ و ٣٣٤).

<sup>(</sup>١٤) في طلال القرآن، مصدر سابق، حـ ٢٨ ص ٣٥٦٣ وكذلك صفوة المفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٥٦٠

الناس ايذاء لرسول الله يراتي ، واتخذوا أشد المواقف عنادا وعدوانا للدعوة التي جاء بها.. وغادج كيد أبي لهب وامرأته للدعوة الاسلامية ، وللرسول التي خايد النالك كان رد الوحي عليها ردا عنيفا قاسيا ، على الصورة التي جاءت بها معارضتها لرسول الله يراتي ، ولدعوة الاسلام التي جاء بها.. وقد تولى الله سبحانه وتعالى، عن رسوله براتي ، أمر المعركة ، فأنزل «سورة المسد » في الوقت المناسب: ﴿تبت يدا أبي لهب وتب. ما أغنى عنه ماله وما كسب. سيصلى نارا ذات لهب. وامرأته حالة الحطب. في جيدها حبل من مسد (سورة المسد الآيات ١ – ٥). والتباب الهلاك والبوار والقطع.. و «تبت » الأولى دعاء . و «تبت » الأانية تقرير لوقوع هذا الدعاء .. ففي آية قصيرة واحدة في مطلع السورة تصدر الدعوة وتتحقق ، وتنتهي المعركة ويسدل الستار .. وهذا السورة تصدر الدعوة وتتحقق ، وتنتهي المعركة ويسدل الستار .. وهذا كان في الدنيا .. أما في الآخرة فانه ﴿سيصلى نارا ذات لهب وستصلاها معه امرأته كونها حمالة الحطب ، وفي عنقها حبل من مسد (١٠).

فاذا انتقلنا الى موقف آخر.. نجد الوحي الساوي ينزل بسورة (الأنفال) في غزوة بدر الكبرى، التي تعد معلما ضحما في طريق الحركة الاسلامية، وفي طريق التاريخ البشري كله.. فقد توجه الوحي الساوي في تلك المناسبة الى المسلمين يخاطبهم، ويسلط الأضواء على المواقف والاتجاهات التي ظهرت في صفوفهم، فكانت سورة (الأنفال) التي نزلت في تلك المناسبة، أشبه ما تكون بمجموعة من التعاليم والتشريعات التي يتحدد بها الطريق إلى المستقبل، وتتعين بها الأبعاد الحقيقية للشخصية الاسلامية المطلوبة.. ولا شكأن توقيت نزول الوحي في تلك المناسبة كان توقيتا مناسبا تماما، جاء في وقته، لم يتقدم عليه، ولم يتأخر عنه.. ولو

<sup>(</sup>۱۵) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٩٩٩ و ص ٤٠٠٠ وكذلك من قصابا الاعلام في القرآن - رمصان لاوند - مصدر سابق ص ١٩٩٠.

تصورنا أن هذه المعاني قد وردت في لائحة تعليمية أو تشريعية ولم ترافقها الوقائع التي جرت يوم بدر الكبرى، لما كان لها في النفوس الوقع العميق، والتأثير الفعال كما هو شأنها حين تتصل بالتجربة، وحين يعاني المؤمنون الذين هم هدف هذه الآيات من الأزمات التي تتعاقب، والتحديات التي تتلاحق، قبيل المعركة، وبعدها، وفي أثنائها (٢٠٠).

ان القرآن الكريم يشرح حقيقة الدين عند الله، وهو في دعوته العامة يبسط الشبهات العارضة ويفندها، ويسوق أدلته وهو على بينة من آراء خصومه، ويتبع أقصى ما يثار ضده ثم يكر عليه بالحجة فيسحقه.. والأسئلة التي توجه الى النبي عيلية، أو التي ينتظر أن توجه اليه في مختلف العقائد والأحكام، وجدت إجابتها الشافية في القرآن الكريم، باعتبار ان السؤال لا يمثل حاجة صاحبه وحدها، بل حاجات الناس على مر الأيام.. وفي هذا الجو المليء بالتساؤل استفهاما أو استنكارا، كان القرآن الكريم رسولا حيا يلاحق رسول الله عليه المؤال استفهاما ورد، و سؤال مفترض.. فها هو القرآن يؤسس عقيدة البعث والجزاء، وينوه بشمول الارادة والعقيدة في ثنايا اجابته على سؤال موجه من وينوه بشمول الارادة والعقيدة في ثنايا اجابته على سؤال موجه من منكر للبعث. وقد صيغت المعاني في أخذ ورد، واعتراض ودفع، كأنها حوار سيال يتعدى أصحابه حتى يجمع الناس الى آخر الدهر (۱۷).

«أو لم ير الانسان أنا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين. وضرب لنا مثلا ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم. قل يحيها

<sup>(</sup>١٦) نفس المصدر السابق جـ ٩ ص ١٤٣١ وما بعدها.. وكذلك المصدر التاني السابق ص ٢٠٦ وص ٢٠٦.

<sup>(</sup>١٧) محمد الغزالي - فعه السبرة - (الفاهرة الطبعة السابعة ١٩٧٦ م) ص ٢٩ و ٣٠.

الذي انشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم. الذي جعل لكم من الشجر الأخضر نارا فاذا أنتم منه توقدون. أو ليس الذي خلق الساوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم. انما أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون. فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء واليه ترجعون . (سورة يس الآيات ۷۷ - ۸۳)

قال المفسرون إن الآية الأولى نزلت في (أبيّ بن خلف) جاء بعظم رميم، وفتته ونفخه في وجه النبي الكريم وقال ساخرا: تزعم يا محمد ان الله يحيينا بعد أن نصبح رفاتا مثل هذا؟ فقال على له: نعم يبعثك ويدخلك النار (١٨). فكان ذلك ردا على هذا المثل الذي ضربوه، وابطالا له، واطفاء لنار الفتنة المنطلقة منه، قبل أن يعظم لهيبها، ويشتد ضرامها (١١). وفي ذلك بيان لحكمة نزول القرآن منجا حسب الحوادث، اذ جاءت الآيات للرسول على الله كذا.. ردا على ما عرض له من أسئلة. ثم ثبت السؤال والجواب ليكون منها علم ينفع الناس الى آخر الزمان (٢٠).

واستزادة من الفائدة في بجال دراسة (التوقيت المناسب) نستعين أيضاً بحادثة تناولت شخصية أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها، وامتحنت بها أخلاق أصحاب العلاقة بهذا الحادث.. فهذا قول الله عز وجل: ﴿ان الذين جاءوا بالافك عصبة منكم لا تحسبوه شرا لكم بل هو خير لكم لكل امرىء منهم ما اكتسب من الاثم والذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم. لولا اذ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيرا

<sup>(</sup>۱۸) صفوة التفاسير - مصدر سابق - جـ ۲۳ ص ۲۰۰

<sup>(</sup>١٩) التفسير القرآني للقرآن - عبد الكريم الخطيب - مصدر سابق ص٠٠٠

<sup>(</sup>٢٠) فقه السبرة - محمد الغزالي - مصدر سابق ص ٣٠٠.

وقالوا هذا افك مبين. لولا جاءوا عليه بأربعة شهداء فاذا لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون. ولولا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة لمسكم فيا أفضتم فيه عذاب عظيم. اذ تلقونه بأسلنتكم وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هينا وهو عند الله عظيم. ولولا اذ سمعتموه قلتم ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم. يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبدا ان كنتم مؤمنين. ويبين الله لكم الآيات والله عليم حكيم.

انها قضية الافك الذي تروج به شائعات ليس لها من دليل غير أنها شائعات، تتداولها الالسنة على غير علم ولا هدى ولا برهان مبين.. والوحي السماوي يعالج في تلك الآيات القرآنية هذه القضية، وهي من أخطر القضايا الاجتاعية التي يترتب عليها خراب البيوت، وفساد العلاقات، والسمعة السيئة التي قد لا تقف عند جيل واحد، بل تتجاوزه الى جيل الأبناء والأحفاد. ولكى تكون معالجة هذا الافك معالجة فعالة ، سبق في علم الله سبحانه وتعالى أن تمتحن به أسرة هي في قمة أسر الدنيا نقاء وطهارة.. وكانت أزمة حادة عنيفة زلزلت أخلاق الناس، وشابها هم عظيم، فاذا مضى شهر على هذه الحادثة نزل الوحى يبرىء ساحة السيدة عائشة رضي الله عنها، ويتوعد الذين خاضوا في هذا الإيم العظيم، ويضع الأمور في نصابها، ويرسى للمؤمنين القواعد التي يجب عليهم اتباعها في مثل تلك الأحوال، فلا يظنوا بأنفسهم الا خيراً، ولا يرددوا الاشاعات بغير علم.. الخ. ولو فرضنا أن تحذير الناس من الكذب، وترديد الاشاعات على هذا النحو قد ورد دون أن يواجه المسلمون الآثار العملية التي زلزلت النفوس، وشاع بها الهم العظيم، لما كانت له النتائج التربوية الهامة في تعليم الناس ووعظهم، وتبيين الأبعاد الخطيرة لانتشار قالة السوء. ومن ذلك يتضح مدى أهمية اتصال التوجيه والارشاد والتحذير، بالوقائع والأحداث الجارية، ذات العلاقة بهذا التوجيه والارشاد، والتحذير، حتى تكون أقوى أثرا، وتأتي بالنتيجة المرجوة على أفضل وجه (٢٠).

وفي مجال التوقيت المناسب نقدم نموذجا آخر يتمثل في قوله تعالى: هُوما محمد الا رسول قد خلت من قبله الرسل أفان مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم﴾.

كانت تلك الآية سببا من أسباب النزول لحادثين: أما الحادت الأول فقد نزلت الآية بشأنه في وقتها المناسب، تشير الى واقعة معينة، حدثت في غزوة أحد، حين انكشف ظهر المسلمين بعد أن نرك الرماة أماكنهم من الجبل مخالفين بذلك أمر رسول الله يولي لهم بعدم ترك أماكنهم فركبه المشركون، وأوقعوا بالمسلمين. وكسرت رباعية الرسول يولي وشج وجهه، ونزفت جراحه. واختلطت الأمور، وتفرق المسلمون لا يدري أحدهم مكان الآخر.. حينئذ نادى مناد أن محمدا قد قتل. وكان لهذه الصيحة وقعها الشديد على المسلمين، فانقلب الكثيرون منهم الى المدينة تاركين المعركة يائسين، لولا أن ثبت رسول الله بياتي في قلة من الرجال، وجعل ينادي المسلمين وهم منقلبون حتى فاءوا اليه، وثبت الله قلوبهم، فهذه الحادثة التي أذهلتهم هذا الذهول، فاءوا اليه، وثبت الله قلوبهم، فهذه الحادثة التي أذهلتهم هذا الذهول، يتخذها القرآن هنا مادة للتوجيه، ومناسبة لتقرير حقائق التصور الاسلامي، ويجعلها محورا لاشارات موحية في حقيقة الموقف، أو حقيقة الحاد (٢٠).

<sup>(</sup>۲۱) مى قصابا الاعلام في العرآن، رمصان لاوند، مصدر سابق، من ص ٢٠٧ حتى المرآن، رمصان الاعلام في العرآن، من العرب ا

<sup>(</sup>٢٢) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، حد ٤ ص ٤٨٥٠

وكأنما كان الله سبحانه وتعالى يعد الجاعة المسلمة لتلقي الصدمة الكبرى حين تقع، وهو سبحانه يعلم أن وقعها عليهم يكاد يتجاوز طاقتهم فشاء أن يدربهم عليها هذا التدريب، وأن يصلهم به هو، وبدعوته الباقية، قبل أن يستبد بهم الدهش والذهول، وكانت تلك هي مناسبة النزول للحادث الثاني.. فلقد أصيب المسلمون بالفعل بالدهش والذهول، حين توفي رسول الله عنية، بالفعل، حتى لقد وقف عمر بن الخطاب رضي الله عنه، شاهرا سيفه يهدد به من يقول ان محمداً قد مات!! ولم يثبت الا أبو بكر رضي الله عنه، وكانت هذه الآية حين ذكرها وذكر بها المدهوشين الذاهلين، هي النداء الالمي المسموع، فاذا هم يثوبون ويرجعون (٢٢).. وبذلك أذيعت الحقيقة المنزلة فعلا في سياق زمني مناسب أيضا، مع أنها كانت قد نزلت كما سبق أن رأينا في مناسبة أخرى وقبلها بوقت طويل.

معلم قرآني آخر نرى فيه نموذجا دقيقا لأهمية التوقيت المناسب واذاعة الحقيقة في ابانها.. ذلك المعلم القرآني يتعلق بجانب من قصة سيدنا يوسف عليه السلام، وهو قوله تعالى: ﴿ ودخل معه السجن فتيان قال أحدها اني أراني أعصر خمرا وقال الآخر اني أراني أحمل فوق رأسي خبزا تأكل الطير منه نبئنا بتأويله انا نراك من الحسنين. قال لا يأتيكا طعام ترزقانه الا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما ذلكما بما علمني ربي إني تركت ملة قوم لايؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون. واتبعت ملة آبائي ابراهيم واسحق ويعقوب ما كان لنا أن نشرك بالله من شيء ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون. يا صاحبي السجن أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار. ما تعبدون من دونه الا أساء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ان

<sup>(</sup>٢٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٤ ص ٤٨٦ و ٤٨٧.

الحكم الا لله أمر الا تعبدوا الا اياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون. يا صاحبي السجن أما أحدكها فيسقي ربه خمرا وأما الآخر فيصلب فتأكل الطير من رأسه قضي الأمر الذي فيه تستفتيان ﴾. (سورة يوسف الآيات ٣٦ - ٤١)

تذكر الآيات القرآنية أن اثنين من رفقاء سيدنا يوسف عليه السلام في السجن، رأى كل منها حلما، فجاءا اليه وعرض كل منها عليه ما رأى، وطلب أن يكشف له عن مضمونه . . وقد أمسك سيدنا يوسف عليه السلام بقولها ﴿ إِنَا نَرِاكُ مِن الْحُسنين ﴾ أذ وجد من حسن ظنها فيه منطلقا الى أمر هو أعظم وأنفع لها من تأويل حلميها، وهو دعوتها الى الله، والى الايان به ايانا مبرأ من كل شرك، فكشف لها عن حقيقة دينه، وعن المعبود الذي يعبده، وأنه ترك عبادة تلك المعبودات الفاسدة الضالة التي يعبدها أولئك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر من المشركين والملحدين، واتبع ما يعبد آباؤه من قبله ابراهيم واسحق ويعقوب، وهو عبادة الله الواحد الذي لا شريك له، والايمان بالحياة الآخرة وما فيها من حساب، وجزاء، ونعيم وعذاب ذلك هو الدين الحق الذي ينبغي أن يدين به العقلاء .. وهذا الفضل من الله ليس محبوسا على يوسف وآبائه، بل هو فضل يسع الناس جميعا، والطريق الي الله مفتوح للجميع.. ويكشف لها عن زيف آلهتهم التي يعبدونها من دون الله وعجزها، وأنها لا تملك مع الله شيئًا، ولا تملك من أمرها شيئًا. ثم ينتهى يوسف عليه السلام من هذا العرض الكاشف لصاحبيه عن حقيقة ما يعبدون من آلهة، وعن الاله الواحد الحق الذي يدعوهم الى عبادته، فيبلغهم رسالة ربه اليها والى كل انسان، وأن ذلك الذي يدعوهم اليه هو الدين الحق ولكن أكثر الناس لا يعلمون هذه الحقيقة بما يغشاهم من جهل.. وبعد أن أدى يوسف عليه السلام حق الله تعالى عليه في الدعوة الى الايمان بالله وباليوم الآخر، ودلها على الطريق المستقيم الى

الله، كشف لها عن تأويل الحلم الذي عرضاه عليه، وذلك مما علمه ربه، فيقول لها هويا صاحبي السجن أما أحدكما فيسقي ربه خرا وأما الآخر فيصلب فتأكل الطير من رأسه قضي الأمر الذي فيه تستفتيان . وهذا هو تأويل حلميهما في كلمات جامعة موجزة، كان من الممكن أن يقولها لهما من البداية، ولكنه انتهز الفرصة، ووجد التوقيت المناسب لدعوتهما الى الله سبحانه وتعالى، خاصة وأن هذين السائلين كانا واثقين من فضله وعلمه، وشديدي الاهتام لسماع تأويله لرؤياهما، ولذلك ضمن حسن اصغائهما له، فبدأ حديثه بما هو أهم عنده، وهو دعوتهما الى توحيد الله وعبادته، وابلاغ رسالة ربه، ثم كشف لهما عن تأويل الحلمين في نهاية المطاف (٢٠).

والى هنا نتوقف عن ايراد المعالم القرآنية، والشواهد التي تثبت أهمية العلاقة الوثيقة بين القرآن وبين الوقائع التي تجري بين الناس، وتدرج تحت أبصارهم.. فان المعالم القرآنية في هذا الصدد كثيرة جدا، وقد اخترنا بعضها لتكون بمثابة نماذج تبين أهمية التوقيت المناسب ودوره في العملية الاعلامية، وقد بلغت الذروة في كتاب الله عز وجل وجل وقد علمنا وحي السماء مواجهة الأحداث والوقائع حين حدوثها، ذلك لأن الفكرة النابعة من المواجهة تتصف بالحرارة والحيوية وتتميز بقدرة فائقة على التأثير في النفوس، وهذا هو السر في أن القرآن الكريم قد نزل على رسول الله والله عن من المواجهة من سؤال السورة أو الآيات تنزل استجابة لحادث معين، أو جوابا عن سؤال معين، أو شرحا لموقف من المواقف، فكانت الظروف مهيأة للتأثر معين، أو شرحا لموقف من المواقف، فكانت الظروف مهيأة للتأثر

<sup>(</sup>٢٤) الفصص العرآني في منطوقه ومعهومه (عبد الكريم الخطبب) مصدر سابق من س ٢٤٣ حتى ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٢٥) من قضايا الاعلام في الفرآن (رمصان لاوند) مصدر سابق ص ٢١٤.

بها، وتطبيق ما فيها. (٢٦) والصحفي الناجح، أو رجل الاعلام الماهر، هو الذي يتعلم من تلك المعالم القرآنية ويستهدي بها ويسترشد في حياته العملية. فلا يكتب أو ينشر أو يذيع مادته وآراءه وأفكاره الا في الوقت المناسب عندما تكون حالة القراء أو المستمعين النفسية مهيأة، وظروف الزمان والمكان مواتية، فيقبلوا ما يقدمه، وينفعلوا به، ويتصرفوا من خلاله، ويكونوا رأيهم على ضوئه، وبذلك تأتي النتائج المرجوة على أفضل وجه وأحسنه.

ومما يدعم ذلك، وييسر تحقيق النتائج المرجوة، أن يعمد الكاتب الى تكرار نشر مادته وآرائه، وأفكاره في أكثر من مناسبة مواتية، مع ضرورة الحرس على التنويع فيا يقدمه، والامساك بالزوايا الجديدة في كل مرة، وتكرار المعنى في سياقات مختلفة وصياغة كل ذلك بعبارات متنوعة، والتفنن في عرضه بصور شتى، حتى يدفع الملل من أن يتسرب الى المقارىء، ويصل الى اقناعه واحداث التأثير المطلوب. وهذا هو موضوع الفصل التالي.

<sup>(</sup>٢٦) رمضان لاوند - السياسة الاعلامية في الفران بين الباريخ والمعاصره (بحب مسور في كتاب الاعلام الاسلامي والعلاقات الاسانية) مصدر ساس س ٤٤٣ و ٤٤٤٠.

### الفصَّمُل السَّادسُ

## التكرار وأهميته

### THE IMPORTANCE OF REPETITION

المقصود بالتكرار هو ذكر الشيء مرة بعد مرة.. وأكثر ما يتحقق فيه ذلك المفهوم، أن يعاد ذكر الشيء بلفظه، أو مرادفه من غير أن يكون هنالك جديد في الافادة (۱). والتكرار له فوائده لأنه من العوامل التي تساعد على الاقناع، ولكن اعادة ذكر الشيء نفسه دون تنويع، قد يضايق السامع أو المتلقي.. ولذلك فان التكرار مع التنويع، أي تكرار المعنى نفسه بعبارات مختلفة، وبصيغ شتى وسياقات متنوعة، يكون أكثر فعالية في الايحاء المستمر.. لأنه يجنب السامع أو القارىء الملل، ويذكره باستمرار الهدف، ويعمق التوعية بالمعنى المقصود منه (۱).

ويلاحظ ما يعمد اليه أصحاب المصانع والمؤسسات التجارية، من استخدام الوسائل المختلفة للدعاية لمصنوعاتهم ومنتجاتهم على أوسع نطاق، عن طريق تكرار الدعاية لها في صور متنوعة، وفي مناسبات مختلفة، بقصد احداث التأثير المطلوب، وذلك تطبيقا لما يقوله علماء النفس، من أنه متى كثر تكرار أمر تولد تيار فكري وعاطفى، يتلوه

<sup>(</sup>١) مجوث في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>۲) جيهان أحمد رشتى (دكتورة) - الأسس العلمية لنظريات الاعملام (القاهرة الاعملام) ص ٤٤٨ وكذلك محمد رمضان لاوند - السياسة الاعلامية في القرآن بين التاريخ والمعاصرة (بحث منشور في كتاب الاعلام الاسلامي والعلاقات الانسانية) مصدر سابق ص ٢٤٥ - ٢٤٦.

ذلك المؤثر العظيم في الأفراد والجهاعات وهو العدوى. اذ لا يكفي لتحول الانفعال الى عاطفة أن يحدث مرة واحدة، ولكن لا بد لحصول ذلك أن يتكرر حدوثه. فالتكرار هو السبيل لربط الانفعال به، ونركزه حوله، الى جانب ما يثيره من انفعالات أخرى، تدخل في مركبب العاطفة، وأن عاطفة قوية لكافية لتحديد نشاط الفرد واتجاهه في الحياة. ولا شك أن تكرار القول لا يقل تأثيرا في اثارة الانفعال، وتكوين العواطف من تكرار الفعل، بل ان التكرار في القول مما يدفع الى الفعل.

واذا نظرنا في كتاب الله، نستمد منه القول الفصل في هذا الشأن، نجد أن التكرار في القرآن الكريم، لم يقصد به الاعجاز البياني فحسب، بل يقصد به أيضا التأثير النفسي، لما يعلم الله تعالى من تفاوت في مدارك البشر وأمزجتهم، اذ منها ما ينفذ الى الحقيقة، ومنها ما يسيطر عليه الوهم تحت سلطان الأفكار الموروثة، ومنها ما يصل به برود العاطفة الى جمودها رعم المثبرات العاصفة أن فالتكرار القرآني يخدم غرضين في آن واحد، غرضا فنيا، يتمثل في تجدد الأسلوب ايرادا وتصويرا، والتفنن في العرض ايجازا واطنابا، والتنوع في الأداء لفظا ومعنى .. وغرضا نفسيا، بما له من تأثير في النفوس، لأن المكرر ينطبع في تجاويف الملكات اللاشعورية، التي تختمر فيها أسباب أفعال الانسان ودوافعها كها هو مقرر في علم النفس (٥).

والقرآن الكريم كتاب الله الى الناس جميعا، جاء لينقذ البشرية من وهدة الضلالة ويخرجها من الظلمات الى النور باذن ربهم يهدي من يشاء الى صراط مستقم. وهو حجة الله على خلقه، وآيته الناطقة على قدرته

<sup>(</sup>٣) النهامي نفره (دكتور) سيكولوجية القصة في الفرآن (نونس ١٩٧٤ م) ص ١١٦٠.

<sup>(</sup>٤) نمس المصدر السابق ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) نمس المصدر السابق ص ١١٥ - ١١٦.

وعلمه، ومعجزته الباهرة، على صدق رسوله الأمين الى الناس أجمين. وقد وسع كل ما مضى، وحكم في كل ما وقع وما سيقع، ورسم الخطة المثلى للغيب المحجوب في ضمير الزمن. وهو كتاب الوجود الأبدي، فيه دواء لكل داء، وعلاج لكل مرض، وشفاء لما في الصدور. والناس مختلفون متباينون فمنهم الشقي، ومنهم السعيد، ومنهم السهل ومنهم الصعب، ومنهم من شرح الله صدره فهو على نور من ربه، ومنهم من ختم الله على بصره.. والقرآن الكريم كها عرفنا، له أهداف وأغراض، اذ هو كتاب الوجود من رب الوجود، فهو اذا لتحقيق هده الأغراض، وللوصول الى هذه الأهداف، لا بد له أن يطرق الموضوع الواحد عدة مرات، مرة بالشدة، وأخرى باللين. وتارة بالتصريح، وأخرى بالتلميح. ومرة بضرب الأمثال، وأخرى بتأييد المقال. وكان لا بد في علاجه للأمراض المستوطنة من أن يسلك طرقا متعددة، وأساليب علاجه تبعا لتباين الناس في استعدادهم، وأن ير بمراحل، ويتطور في علاجه تبعا لعمق الداء، واستفحال المرض، حتى يصل الى العلاج علاجه والدواء الشافي (1).

من أجل ذلك رأينا القرآن الكريم يكرر الحديث عن الشيء الواحد، في شتى أغراضه، وفي مختلف هداياته.. ولكن الحديث في كل مقام عن ذلك الشيء الواحد، لا يكون من زاوية واحدة، بل تختلف فيه الجهة حين يحدث عن ذلك الشيء في موضع، عن الجهة حين يحدث بها عنه في الموضع الآخر، فقد تكرر حديثه عن (الصلاة) وأحكامها (٦٧) مرة بخلاف المشتقات، وذلك في عدة مناسبات، حيث نرى ما جاء عنها في سورة (البقرة) غير المعروض في سورة (النساء) أو خاتمة

 <sup>(</sup>٦) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (محمد محمود حجازي) مصدر سابق ص ٣٦ ٣٩.

(الإسراء)، أو غير ذلك.. فمثلا أمر بالمحافظة عليها في مكان ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾ (سورة البقرة الآية ٢٣٨) وفي مكان آخر أمر باللاستعانة بها مع شيء آخر وهو الصبر ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة﴾ (سورة البقرة الآية ٤٥) وفي مكان ثالث أمر باقامتها ﴿فاذا اطهانتم فأقيموا الصلاة﴾ (سورة النساء الآية ١٠٣) وفي أمكنة أخرى أمر باقام الصلاة وايتاء الزكاة ﴿وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة﴾ (سورة البقرة الآية ٤٣) وغير ذلك في الأمكنة المختلفة.. ونجد مثل ذلك في البقرة الآية ٤٣) وغير ذلك في الأمكنة المختلفة.. و(الحيام) (الزكاة) حيث تكرر اللفظ ٢٣) مرة بخلاف المشتقات.. و(الحج) حيث تكرر اللفظ ٨ مرات بخلاف المشتقات.. و(الحج) حيث تكرر اللفظ ٩ مرات بخلاف المشتقات.. و(الحج) حيث الله اللفظ ٩ مرات بخلاف المشتقات.. وفي سائر التشريعات حدث مثل ذلك بحسب المناسبات، واختلاف المقامات، والفوائد في حكمة الله سبحانه (١٠).

وفي كل ذلك لم نجد فيه هذا التكرار الآلي الممل، لأن الحقيقة الواحدة يطالعنا بها القرآن الكريم في مواطن مختلفة ولكن في أثواب جديدة، مع تصرف معجز في صيغ التعبير، وطرق الأداء. فان اعادة الكلام في الموضوع الواحد مع التنويع، والطرافة، والتجديد، هو من بلاغة القرآن واعجازه (^).

وفي مجال القصص القرآني، فانه لعظمة أهدافه وخطورة آثاره، نجد أن القصة الواحدة، قد يتكرر عرضها مرتين أو ثلاثا، أو أربعا، أو أكثر في سور شتى، ولكن النظرة الفاحصة تؤكد أنه ما من قصة، أو حلقة من قصة، قد تكررت في صورة واحدة، من ناحية القدر الذي يساق، وطريقة الأداء في السياق، وانه حيثا تكررت حلقة كان هنالك

<sup>(</sup>۷) بحوث في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ۵۷ و ص ۱۸۰.

<sup>(</sup>٨) سيكولوجية الفسة في القرآن (التهامي نفرة) مصدر سابق ص ١٣٨.

جديد تؤديه، ينفي حقيقة التكرار<sup>(١)</sup> الآلي المل الذي يعاد فيه ذكر الشيء بنصه دون تغيير.

ويلاحظ أن القرآن الكريم لم يكرر من القصص، أو من حلقاتها الا ما كان أشد تجاوبا مع بيئة الدعوة، وأكثرها استجابة لأهدافها، وخدمة لأغراضها، مثل قصص آدم، ونوح، وابراهيم، ولوط، وهود، وصالح، وشعيب، وموسى عليهم السلام.. ونما يؤيد ذلك أنا لا نجد تكرارا في غير قصص الأنبياء، حيث توجد قصص غير مكررة، كقصة البقرة التي أمر بنو اسرائيل بذبحها في سورة (البقرة). وقصة أصحاب القرية في سورة (يس) وقصة نبأ الخضم اذ تسوروا الحراب، في سورة (ص)، وقصة موسى والخضر، وقصة أصحاب الكهف، وقصة صاحب الجنتين، وقصة ذي القرنين، التي وردت كلها في سورة (الكهف) وغيرها (١٠٠٠. لأنها لم تكن في مثل شدة قصص الأنبياء في التجاوب مع الدعوة، والاستجابة تكن في مثل شدة قصص الأنبياء في التجاوب مع الدعوة، والاستجابة الأهدافها وخدمة أغراضها..

واذا تتبعنا بعض مواطن التكرار في قصص القرآن استخلصنا مبرراته وأسبابه (11). فلقد تكررت قصة آدم وابليس، لأنها قصة الانسانية كلها، في صراعها المتجدد بين قوى الخير والشر. ووردت القصة في سورة البقرة في الآيات (٢٦ – 10) والأعراف في الآيات (٢١ – 10) والحجر في الآيات (٢٦ – 10) والحجر في الآيات (٢٦ – 10) والكهف في الآية (٥٠) وطه في الآيات (١١٥ – 10).

<sup>(</sup>٩) في ظلال القران، مصدر سابق جـ١ ص ٥٥٠

<sup>(. )</sup> بَحُوث في قصص الفرآن، مصدر سابق هامسُ ص ١٨١ وكذلك سيكولوجية القصة في القرآن، مصدر سابق ص ١١٨٠

<sup>(</sup>۱۱) أَنظر سيكولوجية القصة في القرآن، مصدر سابسق ص ۱۱۷ - ۱۱۸ و ص ۱۲۰ - ۱۲۰

وتكررت قصة نوح عليه السلام، لأنه هو الرائد الأول للرسل، وأول رسول الى أهل الأرض، وجعل الله تعالى ذريته عارا للأرض وخلفاء، وأبقى ذكره الى آخر الزمان. ووردت قصته في سورة الأعراف من الآيات (٥٩ – ٦٤) ويونس في الآيات (٧١ – ٧٧) وهود في الآيات (٧٦ – ٤٨) والأنبياء في الآيات (٧٦ – ٧٨) والمؤمنون في الآيات (٣٠ – ٣٠) والعنكبوت في الآيات (٧٦ – ١٥) والصافات في الآيات (٧٥ – ٨٠) والقمر في الآيتين (٩ – ١٥).

وكان ابراهيم الخليل عليه السلام، هو من أكثر الأنبياء ذكرا في القرآن الكريم بعد موسى عليه السلام.. فقد جاء ذكره في القرآن (٦٩) مرة، بينها ذكر موسى عليه السلام (١٣٩) مرة.. وابراهيم الخليل هو أبو الأنبياء بعد نوح عليه السلام وهو أفضل أولي العزم من الرسل بعد عمد عليه أمر الله تعالى أن يصلى عليه بعده في التشهد.. وكانت بعثته عليه استجابة لدعوته. وفي هذا ما يشرح أسباب دوران شخصية ابراهيم عليه السلام في القرآن الكريم، وعرض ما اتصل به من وقائع وأحداث بأكثر تنويع.

كذلك تكررت في القرآن الكريم قصص: عاد، وغود، ومدين مع أنبيائهم هود، وصالح، وشعيب، لأنهم أقوام عرب تربطهم صلة بالحياة، والظروف، والتقاليد التي كانت عليها البيئة النبوية.

وتكررت أيضا قصة موسى مع فرعون وبني اسرائيل، لأن قومه قد أذلهم طول الاستعباد، وأفسد طباعهم، فأعرضوا عن الحق، ولاقى منهم نبيهم ما لاقى محمد على من قريش .. وردت تلك القصة في سورة

 <sup>(\*)</sup> عاد كانوا يسكنون في المناطق الشهالية الغربية من شبه جزيرة العرب.. ومود فتفع منازلهم بين الشام والحجاز.. ومدين فكانوا في قرية من أرض معان من أطراف الشام عا بلى الحجاز.

الأعراف في الآيات (١٠٣ – ١٧١) ويونس في الآيات (٧٥ – ٩٣) والقصص وطه في الآيات (٧٧ – ٩٨) والشعراء في الآيات (٩ – ٦٨) والقصص في الآيات (٣ – ٤٦) كذلك وردت تلك في الآيات (٣ – ٤٦) كذلك وردت تلك القصة بايجاز في سورة هود في الآيات (٩ – ١٠١) والمؤمنون في الآيات (٥ – ٨) والاسراء في الآيات (١٠١ – ١٠٤) والمؤمنون في الآيات (٥٠ – ٤١) والزخرف في الآيات (٥٠ – ٤١) والزخرف في الآيات (٣٠ – ٤١) ووردت أخبار الآيات (٣٠ – ٤٠) ووردت أخبار بني اسرائيل في سورة البقرة في الآيات (٣٠ – ٤٣) والمائدة في الآيات (٣٠ – ٤٣) والمائدة في الآيات (٣٠ – ٢٠)

ولقد كانت قصة موسى مع فرعون وبني اسرائيل حافلة بالعظات، التي لا يستغني عنها الرسول عُرِيكِ ، في اقتحام العقبات، والتعود على الصبر والصمود أمام القوى الغاشمة، ليجعل من الاسلام طلائع النور في أمة طال عليها الليل، كما طال الأمد على بني اسرائيل فقست قلوبهم. وقد كان يهود المدينة أشد على الدعوة الاسلامية، في المكر والغدر واللجاجة من مشركي مكة، ومنهم الذين حرضوا المشركين وتآمروا معهم، واحتضنوا المنافقين في المدينة، وهم الذين تولوا حرب الاشاعات والدس في صفوف المسلمين، وتشكيكهم في عقيدتهم، فلم يكن بد من كشفهم للجاعة المسلمة، لتعرف من هم أعداؤهم؟ ما طبيعتهم؟ وما تاريخهم؟ وما وسائلهم (١٢).

ومن الجدير ذكره أننا لا نجد تكراراً مملا أبداً في عرض أي قصة من تلك القصص، أو حلقة منها على كثرة ما عرضت في سور القرآن كها رأينا، لأنه كان هناك تنويع في اختيار الحلقات التي تعرض في كل موضع، وتغيير في مشاهد كل حلقة والجانب الذي يختار من كل مشهد،

<sup>(</sup>١٢) سيكولوجية القصة في القرآن (التهامي نفرة) مصدر سابق ص ١٢٦٠

وتنويع في طريقة عرضه.. وكال هذا كان يجعلها جديدة في كل موضع، متناسقة مع هذا الموضع، ومع موضوع السورة أو السياق الذي يعرض فيه، وتشارك في تصوير الموضوع الذي يهدف اليه السياق (١٣).

وهكذا نجد أن في تنويع قصص الأنبياء، وما يجمع بينهم من وحدة المبادىء والأهداف، أو تشابه العلل والأمراض التي تحول دون انصياع أقوامهم الى الحق، من عوامل تأثير الالحاح على النفس بالموعظة المتكررة، والضغط عليها بالعبرة المتجددة، مما يجعل حقيقة الايان أكثر استقرارا في القلوب لأن ذلك بمثابة الاستقراء الذي يقيم الدليل على ثبات تلك الحقيقة، واطراد نتائجها ايجابا وسلبا في كل عصر، مها تباعد المكان، وتفاوت الزمان (١٠٠).

#### \* \* \*

خلاصة ما سبق، أن التكرار في القرآن الكريم - كها رأينا - كان تكرارا غير بمل، ولا يدعو الى النفور عند القارىء أو السامع، لأنه ورد على صور متباينة، وفي سياقات مختلفة، وبتفصيلات طولا وقصرا، مع التنويع في طريقة عرضه وصياغته.. وكل ذلك بما تقتضيه الطبيعة البشرية التي لا تتأثر التأثر المطلوب، ولا تنفعل الانفعال الذي يتحول الى وجدان عميق في النفس، ما لم يتكرر تنبيهها، وتخذيرها، والتحاور معها، والتدليل على صحة ما بين يديها.. والتكرار المتنوع على هذه الصورة، هو من صميم الفعالية المطلوبة والتكرار المتنوع على هذه الصورة، هو من صميم الفعالية المطلوبة لكل رسالة اعلامية، حتى تحدث الأثر المطلوب في تشكيل الرأي العام النابه، الذي يتصرف التصرف الرشيد، بشرط أن يتميز كل ذلك بالاستقامة والنظافة، ويلتزم بالعقيدة الاسلامية الصافية، وخدمة الحق وأهله وخذلان الباطل وحزيه.

<sup>(</sup>١٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٩ ص ٢٥٨٨ - ٢٥٨٩.

<sup>(</sup>١٤) سيكولوجية القصة في القرآن (التهامي نفرة) مصدر سابق ص ١٣٣٠.

# لالبَاكبُ لاكتابي الكِنابَة لصجفيّت في ضوءمعتالِم قرآنيّت

الفصّ الأوك: الاستفهامَات السِّتّة

الفصَّل الشَّاني: مُقدّمات الأخبار الطّويلة

الفَصَل الثالث: المد نعك المشير للائتباء

الفَصَلُ الرّابع: الخسّات مَهُ الْجَيسَدَة

الفَصِهُ لَا الْحَامِسُ: علاقَة المُقَدَّمَة بالْحَايِّمة

الفضل السادس: حَـُولَـ الحِـوار

الفَصَل السّابع: العسنوان الجيَّد

الفَصُل الثَامِن: الكَاريكَاتور البَّناء

## الفصّ لاالأواب

# الاستيفهامات السِّتّة THE SIX QUERIES

مقدمة النبأ أو الخبر أو الموضوع الصحفي، هي تلك الأسطر القلبلة التي توجز في عبارات قصيرة أهم ما في تلك المادة الصحفية، وترتبط بها ارتباطا وثيقا، وتوضع في مقدمتها.. والهدف من المقدمة هو جذب الفارىء، وتشجيعه على متابعة قراءة المادة الصحفية حتى النهائة، أو على الأقل تقوده في براعة الى أن يقرأ باقي المادة الصحفية أو أعلبها، وذلك بما تحمله المقدمة في طياتها من عناصر الجاذبية، والتشويق، وما يشبر الى أهمية المادة الصحفية نفسها.. ولذلك فانه على نوع صياغة المقدمة، وأسلوبها، يتوقف نجاح النبأ أو الخبر أو الموضوع الصحفي بأكمله.

وهناك أنواع عديدة من مقدمات الأخبار القصيرة، والأخبار الطويلة، والموضوعات الصحفية الكبيرة، التي نجد لها في القرآن الكريم معالم كثيرة، ترشد الصحفي وتوجهه الى صياغة مقدمات جيدة، تجذب الفارىء، وتشوقه، وتشحعه على قراءة المادة الصحفية حتى نهايتها.

ولنبدأ من البداية، وذلك بتخصيص هذا الفصل لتناول المعالم القرآنية التي مجد فيها أمثلة معبرة صادقة، يسترشد لها الصحفي في كتابة مقدمة الخبر القصبر البسبط، وجعلها مشوقة للفارىء.. وعملة التشويق في الأحبار البسيطة تتوقف على البراعة في اسنهلال الخبر بالاجابة عن أقوى الاستفهامات الستة (من؟ ماذا؟ متى؟ أين؟ لماذا؟ كيف؟) وهي الاستفهامات التي يصبح الخبر القصبر البسيط كاملا اذا

تضمن اجابات عليها، أو على أغلبها، أو بعضها على حسب الاحوال.. وبمعنى آخر فان الصحفي يجري مقارنة ومفاضلة بين تلك الاستفهامات الستة، ليتخير أنسبها وأجملها وأقواها أثرا وتشويقا، لابراز اجابتها وجعلها مقدمة للخبر القصير البسيط الذي يكتبه.

وقبل أن ندخل في استعراض غاذج من المعالم القرآنية التي نسترشد بها في هذا الصدد، نوضح أن الاستهلال باستفهام (من؟) يعرف بالاسم أو بالشخص الذي يدور حوله الخبر.. والاستهلال باستفهام (ماذا؟) يعرف بالحدث.. والاستهلال باستفهام (متى؟) يبرز عنصر الزمان.. والاستهلال باستفهام (أين؟) يبرز عنصر المكان.. والاستهلال باستفهام (لماذا؟) يوضح سبب الحدث.. والاستهلال باستفهام (كيف؟) يبين كيفية الحدث.

وسنرى عند عرض أمثلة للمعالم القرآنية في هذا الجال، كيف أن القرآن الكريم كان يجري على أساس ابراز العنصر الأهم، ويلقي عليه الضوء القوي ويجعله يحتل مكان الصدارة من السياق، ويأتي في الوضع المناسب، وبالقدر المناسب منه، ويكاد ما عداه من العناصر الأخرى يختفي، أو يهمل، أو يأتي متأخرا في نهاية السياق، وذلك لعدم الاعتداد بأمره، ولعدم تعلق الغرض بذكره.

ولتوضيح ذلك نبدأ في تقديم الأمثلة من المعالم القرآنية التي يتضح منها كيف يتقدم عنصر على ما عداه من العناصر الأخرى، ويبرز في المقدمة باعتباره العنصر الأهم، الذي يدور حوله الحدث.

#### مقدمة (من؟) Who Lead

أولا: الاستهلال بالاستفهام من؟ أي الإسم أو الشخصية: ومقدمة (من؟) تجيب في بداية الحدث على (الاسم) باعتباره أهم عنصر يدور حوله الحدث، أو اذا تعلق الحدث

بشخص مشهور، لذلك يقدم على ما عداه من العناصر الأخرى، ويبرز في الاستهلال. فالاسم في هذه الحالة كاف في حد ذاته لاجتذاب الاهتام.

والدليل على ذلك أن القرآن الكريم يذكر من الأسهاء ما تدعو اليه حاجة الحدث أو القصة، حتى تترك أثرها في نفس القارىء أو السامع .. ولقد ذكر الفرآن الكريم في قصصه الحق، أساء كثيرة لشخصيات كان لها وجودها الحقيقي، ويحملون الأسماء التي كانوا يعيشون بها في الحياة، ويعرفون بها ويميزون عن غيرهم.. ومن تلك الأسماء أسماء كثير من الأنبياء والرسل، مثل: نوح، وهود، وصالح، وابراهيم، واسماعيل، واسحق، ويعقوب، وشعيب، ولوط، وموسى، وعيسى، ومحمد عليهم جميعا صلوات الله وسلامه.. كما ذكر القرآن الكريم أسماء كثيرين من أعداء الأنبياء والرسل، ممن تحدوا دعوة السهاء، وحادوا الله ورسله مثل: فرعون، وهامان، وقارون، وآزر، وجالوت، والسامري، وهؤلاء جميعا عاشوا حياتهم، وتمثلوها، وتقلبوا في أعطافها، واحتفظ بها الواقع في سجلاته الواعية. ولهذا التأكيد البالغ لوجود الشخصيات التي ذكرها القصص القرآني بأسائها، أثر بعيد في الأحداث التي تشارك فيها، وفي الأعمال التي تضاف اليها. وذلك من شأنه أيضا أن يرفع لعيني القارىء أو السامع للحدث، صورا حية كان لها وجود حقيقي، فان كانت الشخصية يدور حولها الحدث كان لا بد من الكشف عنها بأن يذكر اسم صاحبها، والوصف الذي له في الجتمع، وان كان ذا موقف لا يتجاوز حواشي الحدث، ولا يبرح

أطرافه، فليس من الضروري أن يذكر شيء عنه(١).

ولنضرب لذلك بعض الأمثلة من المعالم القرآنية، التي أبرزت الشخصيات بأسائها، لما لها من أثر هام في الحدث الذي شاركت فيه، أو يدور حولها الحدث ويتعلق بها.

ففي سورة (مريم) نجد عدة قصص ورد فيها أساء بعض الأنبياء، وكانت الأساء تحتل مكان الصدارة في مقدمة كل قصة، حيث يتركز الحدث حولها..

فهي تبدأ بقصة (زكريا) لذلك ورد اسمه عليه السلام في مقدمتها في قوله تعالى: ﴿ذكر رحمة ربك عبده زكريا★ اذ نادى ربه نداء خفيا﴾.. الى آخر القصة. وقد شملت الآيات من رقم(۲) حتى رقم(۱۱) من سورة مريم.

ثم نجد اسم (يحيى) يتقدم قصته التي وردت في نفس السورة، من الآية رقم (١٥) ابتداء من قوله تعالى: ﴿يا يحيى خذ الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبيا﴾.. الى آخر الآيات..

بعد ذلك نجد اسم (مريم) بارزا في مقدمة قصتها ومولد عيسى عليه السلام، في نفس السورة من الآية رقم (١٦) حتى الآية رقم (٣٦) ابتداء من قوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب مريم اذ انتبذت من أهلها مكانا شرقيا﴾.. الى آخر الآيات. ويهمني أن أشير في هذا الصدد الى ان القرآن الكريم قد أبرز اسم (مريم) وألقى عليه الضوء، وجعله يحتل

<sup>(</sup>۱) السيد عبد الحافظ عبد ربه - محون في قصص القرآن (ببروت - الطبعة الأولى ١٩٧٢ م) ص ٦٥ و ٦٦ وكذلك الفصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٩٥ - ٩٧.

مكان الصدارة في مقدمة تلك القصة، باعتباره العنصر الأهم الذي يدور حوله الحدث، بينها جاء اسم (عيسى) عليه السلام في أواخر تلك القصة، باعتباره يحتل دورا ثانويا فيها، حيث كان ذلك في الآية رقم(٣٤) في قوله تعالى: ﴿ ذلك عيسى بن مريم قول الحق الذي فيه يمترون﴾.

يلي ذلك حلقة من قصة (ابراهيم) عليه السلام مع أبيه، وتنتهي باشارة الى النبيين (اسحق ويعقوب) من الآية رقم (٤١) حتى الآية رقم (٥٠) حيث نجد اسم (ابراهيم) عليه السلام، يحتل مكان الصدارة في مقدمة القصة باعتباره العنصر الأهم الذي يتعلق بالحدث.. وتبدأ تلك الحلقة من القصة بقوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب ابراهيم انه كان صديقا نبيا﴾.. الى آخر الآيات.. ثم نجد اسمي (اسحق ويعقوب) عليها السلام في الآية قبل الأخيرة من تلك الحلقة من قصة ابراهيم مع أبيه، وذلك لعدم تعلق الغرض بذكرها، في قوله تعالى: ﴿فلها اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له اسحق ويعقوب وكلا جعلنا نبيا\* ووهبنا لهم من رحمتنا وجعلنا لهم لسان صدق عليا﴾ (الآيتان ٤٩ - ٥٠).

ونجد في سورة (مريم) أيضا اسم (موسى) عليه السلام، بارزا في مقدمة الآيات التي أشارت اليه في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُر فِي الْكَتَابِ موسى انه كان مخلصا وكان رسولا نبيا \* وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجيا \* ووهبنا له من رحمتنا أخاه هارون نبيا ﴾ (الآيات ٥١ - ٥٣ ) وهذه الآيات تتعلق بموسى عليه السلام وتدور حوله، حيث يصف الله تعالى موسى بأنه كان مخلصا

استخلصه الله له، وتبين فضل موسى بندائه من جانب الطور الأين، وتقريبه الى الله لدرجة الكلام القريب في صورة مناجاة، ويذكر رحمة الله بوسى في مساعدته بارسال أخيه هارون معه حين طلب الى الله ان يعينه به (٢).. وواضح أن اسم (هارون) جاء في نهاية هذه الآيات، لأن الأمر الرئيسي لا يتعلق به، بل يتعلق بموسى عليه السلام في المقام الأول.

كذلك نجد في نفس سورة مريم اسم (اسماعيل) عليه السلام بارزا في مقدمة الآيتين (٥٤ و٥٥) اللتين تتعلقان به في قوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب اسماعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا\* وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة وكان عند ربه مرضيا﴾.. حيث ينوه القرآن الكريم من صفات اسماعيل عليه السلام بأنه كان صادق الوعد. وصدق الوعد صفة كل نبي وكل صالح، فلابد أن هذه الصفة كانت بارزة في اسماعيل عليه السلام بدرجة تستدعي التنويه بها بشكل خاص. كما يذكر السياق أنه كان يأمر أهله بالصلاة والزكاة وهما من أركان العقيدة التي جاء بها، ويثبت له أنه كان عند ربه مرضيا (٦).. وواضح أن كل ما ورد في هذا السياق القرآني يتعلق باسماعيل عليه السلام وحده ويدور حوله، ولذلك كان إبراز اسمه في المقدمة من اللحظة الأولى، وذكره في أول السياق القرآني الذي يدور حوله ويتصل به.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣١٣.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق ونفس الصفحة.

وأخيرا يختم السياق هذه الإشارات بذكر اسم (ادريس) عليه السلام في الآيتين (٥٦ – ٥٧) في قوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب ادريس انه كان صديقا نبيا\* ورفعناه مكانا عليا والآيتان تتعلقان به وحده وتدوران حوله.. حيث يصفه القرآن الكريم بأنه كان صديقا نبيا، ويسجل له أن الله رفعه مكانا عليا، فأعلى قدره ورفع ذكره (١). ومن أجل ذلك وجدنا اسمه عليه السلام يحتل مكان الصدارة في هذا السياق المتعلق به.

### مقدمة (ماذا؟) What Lead

ثانيا: الاستهلال بالاستفهام (ماذا؟) أي الحدث:

وهذه المقدمة تجيب في بداية القصة الخبرية عن سؤال (ماذا؟) أو عن الحدث، باعتباره أهم ما تدور حوله القصة الخبرية، ولذلك تتقدم ما عداها، وتبرز في المقدمة.

ففي دائرة الدقة التي هي منتهى الحكمة، نجد القرآن الكريم يشير في هذا الجال الى بعض الشخصيات دون ذكر أسائها، أو الكشف عن وظائفها الاجتاعية في الحياة، بل يكتفي بذكر بعض ما لها من صفات نفسية، وروحية، حيث لم يتعلق الغرض بذات الشخص وبالوظيفة الاجتاعية التي له، وانما الشأن كله فيما يشتمل عليه كيانها من قوى، وما لهذه القوى من أثر في مجرى الحدث الذي تعرضه القصة الخبرية (٥).

<sup>(</sup>٤) نمس المصدر السابق ونفس الصفحة.

<sup>(</sup>٥) القصص القرآني في منطوقه ومنهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٩٩ – المنطوقة عبد ربه) مصدر سابق ص ٦٩٠ مصدر سابق ص ٦٦٠ .

ومن أمثلة المعالم القرآنية في هذا الشأن قوله تعالى: ﴿ فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على ﴾ (سورة الكهف الآيات ٦٥ - ٨٢) ففي هذه الصفات يلقي القرآن ضوءه، ويسلط أشعته على سر مواقفه غير المألوفة لموسى مع صاحبه (١٦)، في الأحداث التي اشتملت عليها القصة التي وردت في الآيات التي تلت الآية السابقة.. فالأحداث هي المقدمة والمبرزة، وليس هناك فائدة من ذكر اسم هذا العبد، لأن الصفات التي اتصف بها هي التي كان لما الأثر الأقوى في مجرى الأحداث.

ومثل قوله تعالى في قصة غود: ﴿كذبت غود بطغواها اذ انبعث أشقاها خفقال لهم رسول الله ناقة الله وسقياها خولا فكذبوه فعقروها فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها خولا يخاف عقباها ﴿ (سورة الشمس الآيات ١١ – ١٥) وواضح ان (أشقاها) لم يذكر السياق القرآني اسمه، ولا داعية لتسميته باسمه، ولا أكثر من وصفه بأنه أشقى رجل في قبيلته. كما لم يذكر السياق القرآني أيضا اسم الرسول، لأن قبيلته. كما لم يذكر السياق القرآني أيضا اسم الرسول، لأن العبرة هي الردع لمن يكذب رسالة الله ويجحد بآياته. وكان التركيز في المعلم القرآني على ذكر الحادث، جزاء ما فعل الجرمون. لأنه هو المقصود من ضرب المثل لتخويف العصاة ودعهم، وكان الاقتصار على ذكر صفة الشخصية على قدر ما تتطلبه حاجة البيان في هذا الحدث، لعدم الاعتداد بأمر الشخصية، ولعدم تعلق الغرض بذكر اسمه (٧). ومن هنا برز عنصر الحدث، وتراجع ما عداه من العناصر.

<sup>(</sup>٦) المصدر الأخبر السابق ص ٦٧.

<sup>(</sup>v) بحوت في فصص الفرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق س ٥٢.

ومثل قوله تعالى: ﴿واضرب لهم مثلا اصحاب القرية اذ جاءها المرسلون \* اذ أرسلنا اليهم اثنين فكذبوها فعززنا بثالث فقالوا انا اليكم مرسلون﴾.. الى آخر الآيات (سورة يس الآيات ١٣ حتى ١٩). ونقرأ حتى آخر القصة نجد أن ليس فيها أساء، حتى اساء، المرسلين، فهذه الشخصيات المغطاة الا تدعو ضرورة الى كشفها أو التعريف بها، لأنها لا تؤدي دورها في الحدث هنا باعتبارها خاصة مميزة لها، وانما هي مثل عام لجنسها كله في صلاحيته للقيام بهذا الدور. ومن هنا تكون عمومية المثل وصلاحيته، وشموله لجميع ومن هنا تكون عمومية المثل وصلاحيته، وشموله لجميع ونتاج الموعظة لا تستدعي أكثر من ذلك (١٠). فالحدث هو البارز هنا، لأنه سيق للعبرة والموعظة، والمقام يستدعي البراز الحدث والتركيز عليه، وتقديمه على ما عداه لتعلق الغرض به.

ويلاحظ في كل المعالم القرآنية التي قدمناها في مجال الاستهلال بالاستفهام (ماذا) أي الحدث، أن القرآن الكرم كان يبرز عنصر الحوادث، ويخفي أو يهمل ما عداها من العناصر، فان القصص القرآني الذي يقصد فيه الى التأثير بالأحداث، والتخويف بها، تبرز الحادثة، ويختفي ما عداها، ومما يختفي الأسماء ويكتفي عوضا عنها بالاشارة الى الصفات.

\* \* \*

<sup>(</sup>٨) بحوث في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ٦٧٠.

### مقدمة (متى؟) When Lead

الاستهلال بالاستفهام (متى؟) أي الوقت أو الزمان:

ثالثا:

ومقدمة (متى؟) تجيب في بداية القصة الخبرية عن (الوقت أو الزمان) باعتباره أهم ما يدور حوله الحدث، ولذلك يتقدم هذا العنصر على ما عداه من العناصر الأخرى.. وأوضح أن المقصود بالوقت أو الزمان في هذا النوع من المقدمات، ليس كلمات (أمس أو اليوم أو غدا) التي ترد في مقدمة الأخبار للتدليل على جدة الخبر وحداثته، ولكن المقصود أن يكون عنصر الوقت أو الزمان هو الحور الأساسي الذي يدور حوله الخبر، أو أن يكون للوقت والزمن الأثر الأقوى في مجرى الحدث مما يحتم للوقت وجعله يحتل مكان الصدارة، ويتقدم ما عداه من عناصر أخرى.

ومن المعالم القرآنية التي توضح أهمية الزمن أو الوقت، حيث يستدعيه الموقف ويقتضيه داعية الحال. قوله تعالى: ﴿وَوَجَاءُوا أَبَاهُم عَشَاء يَبَكُون﴾ (سورة يوسف الآية ١٦).. هنا نجد أن القرآن الكريم قد ركز على كلمة (عشاء) لتوضيح الغرض والهدف وهذا من دقائق التصوير القرآني، حيث أن هذه الجزئية من جزئيات الزمن لها الأثر الأقوى في بجرى الحدث، والمكان البارز فيه.. فهؤلاء اخوة يوسف وقد فعلوا فعلتهم، والقوه في غيابات الجب، لم يستطيعوا أن يواجهوا أباهم بهذا الكذب الصراح، وبأن الذئب قد أكله، يواجهوا أباهم بهذا الكذب الصراح، وبأن الذئب قد أكله، يستطيعوا مواجهة أبيهم بهذا في وضح النهار، حيث ينكشف على ضوئه ما ينعكس على عيونهم من استخذاء

وانكسار، وما يظلل وجوههم من كسوف الكذب وخسوفه. لهذا فقد ضبط القرآن الكريم الزمن الذي جاءوا فيه الى أبيهم (عشاء) ليخبروه بهذا الخبر المكذوب. فهذه الجزئية من جزئيات الزمن، حرص القرآن الكريم على اثباتها لأن لها مكانا بارزا في سير أحداث ارتكاب الجريمة، ولقد كان ظلام الليل (عشاء) دثارا كثيفا احتمى فيه هؤلاء الأبناء، وداروا فيه ما كان يفضحه النهار منهم من كذب وخجل (1).

معلم قرآني آخر يوضح حرص القرآن الكريم أيضا على اثبات جزئية من جزئيات الزمن، لأن لها مكانا بارزا في سير الحدث، وهو قوله تعالى: ﴿قال أجئتنا لتخرجنا من أرضنا بسحرك يا موسى \* فلنأتينك بسحر مثله فاجعل بيننا وبينك موعدا لا نخلفه نحن ولا أنت مكانا سوى \* قال موعد كم يوم الزينة وأن يحشر الناس ضحى (سورة طه الآيات ٥٧ – ٥٩).. فقد طلب فرعون الى موسى تحديد موعد للمباراة مع السحرة.. وترك له اختيار ذلك الموعد للتحدي ﴿فاجعل بيننا وبينك موعدا ﴾ وشدد عليه في عدم اخلاف الموعد زيادة في التحدي ﴿ لا نخلفه نحن ولا أنت ﴾ وأن يكون الموعد في مكان مفتوح مكشوف ﴿مكانا سوى ﴿ مبالغة في التحدي ﴿ المباراة مبالغة في التحدي ﴿ مبالغة في التحدي ﴿ مبالغة في التحدي ﴿ مبالغة في التحدي ﴿ المباراة مبالغة في التحدي ﴿ المباراة مبارا المباراة مبالغة في التحدي ﴿ المباراة مباراة مباراة مبارا المباراة المباراة

وقبل موسى عليه السلام تحدي فرعون له. واختار الموعد يوم عيد من الأعياد الجامعة، يأخذ فيه الناس في

<sup>(</sup>٩) الفصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٨٤ - ٨٥ وكذلك بحوث في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ٥٩.

<sup>(</sup>١٠) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٤٠.

مصر زينتهم، ويتجمعون في الميادين والأمكنة المكشوفة، والله موعدكم يوم الزينة وطلب أن يجمع الناس «ضحى» ليكون المكان مكشوفا والوقت ضاحيا، فقابل التحدي بمثله وزاد عليه اختيار الوقت في أوضح فترة من النهار، وأشدها تجمعا يوم العيد.. لا في الصباح الباكر، حيث لا يكون الجميع قد غادروا البيوت، ولا في الظهيرة فقد يعوقهم الحر، ولا في المساء حيث يمنعهم الظلام من التجمع أو من وضوح الرؤية (۱۱).

ويذكر الله تعالى الاشراق والصباح في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿فأخذتهم الصيحة مشرقين﴾ (سورة الحجر الآية ٧٣) وفي قوله تعالى: ﴿فأخذتهم الصيحة مصبحين﴾ (سورة الحجر الآية ٨٣) وفي قوله تعالى: ﴿فاذا نزل بساحتهم فساء صباح المنذرين﴾ (سورة الصافات الآية ١٧٧) وهنا نجد الاعجاز القرآني قد أشار الى فعالية الزمان وأن الله ينزل العذاب في هذا الزمان في الصباح المبكر، وفي أول خيوط النهار، ومع الاشراقة الوليدة، حتى يشاهدوا عذاب الله ويبصرونه واقعا فيهم، فيزداد وقعه عليهم، ويكون تعذيبا فوق تعذيب (١٠٠).

# مقدمة (أين؟) Where Lead

رابعا: الاستهلال بالاستفهام (أين) أي المكان:

ومقدمة (أين؟) تجيب في بداية الخبر عن (المكان) عندما بكون مكان الحدث له معنى خاص، باعتباره أهم ما يدور

<sup>(</sup>١١) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٢) بحوب في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ٥٩ و ٦٠.

حوله الخبر، ولذلك يتقدم ما عداه من الاستفهامات الأخرى، على أساس أن عملية التشويق تتوقف على أن عنصر المكان أقوى أثرا، واثارة في الحدث.

والمكان له أيضا حساب في ضبط حركات الأحداث، وانتظام خطوها. اذ هو أشبه بالوعاء للأحداث لأنها نقع فيه، وهو ملموس، ويكون له أثر بعيد في صنع الحدث وتطوره، اذا كان لهذا المكان طبيعة خاصة يتأثر بها الحدث، ولا يقع له هذا التأثر في مكان آخر.. والقرآن الكريم ينظر الى المكان في قصصه على هذا الاعتبار.. فهو لا يلتفت اليه، ولا يجري له ذكرا الا اذا كان للمكان وضع خاص يؤثر في سير الحدث، أو يبرز ملامحه أو يقيم شواهد العبرة والعظة منه (١٣).

وأوضح معلم قرآني يظهر فيه لتحديد المكان قيمة نفسية وروحية، تفتقدها الحادثة اذا لم تجيء في صحبة هذا المكان، ولم تتلبس به، ما جاء في ذكر الاسراء مقترنا بالمكان الذي بدأ منه، والذي انتهى اليه، وذلك في قوله تعالى: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله ﴾ (سورة الاسراء آية الى المسجد ذكر القرآن الكريم المكان صراحة لأنه مكان له وضع خاص.. فالمسجد الحرام في مكة، والمسجد الأقصى في بيت المقدس، وبين هذين المسجدين أو البلدين كان مسرى

<sup>(</sup>١٣) القصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٩١ و ٩٢ وكذلك بحوث في قصص القرآن (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ٦٣ و ٦٣٠.

رسول الله عَلَيْكُم ، وليس يغني في هذا الصدد أن يجهل المكان الذي كان منه الاسراء أو الذي انتهى اليه ، اذ تفتقد الصورة هذا اللون الذي يشيعه ذكر المسجدين الحرامين في النفوس ، من مشاعر الجلال والاعظام (١٠٠).

مثال آخر حدد القرآن الكريم فيه المكان تحديدا تاما، وهو المكان الذي كلم الله سبحانه وتعالى فيه موسى عليه السلام. وذلك في قوله تعالى: ﴿ فلما أتاها نودي من شاطيء الوادي الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى افي أنا الله رب العالمين ﴾ (سورة القصص آية ٣٠) فان تحديد المكان في هذه الآية من الاعجاز القرآني، لما للمكان هنا من كيان خاص، ووضع خاص انفرد به من بين الأمكنة، ويؤدي مغزاه في موضعه، ويتعلق الغرض به، بحيث تهب منه على الحدث أنسام معطرة، ممزوجة بمشاعر الجلل والاعظام لهذه البقعة المباركة.

كذلك من الأمثلة التي ذكر فيها القرآن الكريم المكان ذكرا محددا، لما لهذا الذكر من أثر يبرز ويقوي دواعي العبرة والعظة التي يحملها.. ففي قصة يوسف تحدد المكان الذي حمل «يوسف» عليه السلام اليه، وبيع فيه، وهو «مصر» (١٠٠).. وكان لا بد من ذكر ذلك المكان الذي استقر فيه يوسف عليه السلام، لأن هذا المكان له أثر وتعلق بالحدث. حيث يشير الى تلك الغربة النائية التي فصلت بين بيوسف وبين أبيه وأهله، فهو في مصر وهم في أرض كنعان بيوسف وبين أبيه وأهله، فهو في مصر وهم في أرض كنعان

<sup>(</sup>١٤) المصدر الأول السابق ص ٩٢ وكذلك الوحدة الموضوعية في الفرآن الكريم (محمد مجود حجازي) مصدر سابق ص ٣١٥.

<sup>(</sup>١٥) أنظر سورة يوسف الآية ٢٠ و ٢٠.

بالشام.. وأيضا لأن هذا المكان (مصر) سيكون مسرحا لأحداث كثيرة ستقع في هذه القصة كما ذكرت في القرآن الكريم، وأهمها حلم «الملك» وتأويل يوسف له، ثم قيام يوسف على تدبير شئون الحياة الاقتصادية في مصر خلال تلك الأزمة العصيبة، ثم مجيء يعقوب عليه السلام وأهله آخر الأمر الى مصر، واستقرارهم بها.. الخ(١٦).

وهكذا نرى أن عنصر المكان هنا، تتوقف عليه عملية التشويق، لما له من أثر واثارة في الحدث، ولما له أيضا من أثر كبير في الباس الحدث ثوبا من الواقع الذي يجتذب اهتام الناس وانتباههم. أما اذا لم يكن للمكان تلك الخاصية التي تجعل له وضعا منفردا به من بين الأمكنة، أو لم يكن له أثر وتعلق بالحدث، فان القرآن الكريم لا يحدده تحديدا تاما واضحا، ونكاد نلمح ظلال المكان فقط، بل ويكاد لا يعبأ به.. كقوله تعالى: «وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان (سورة النحل آية ۱۱۲) وقوله تعالى: ﴿وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى (سورة القصص آية ۲۰).. وفي قصة أصحاب الكهف أيضا وغير ذلك من الأمثلة لم يذكر القرآن الكريم الأمكنة التي جرت فيها الأحداث محددة بالتعيين، حيث لا يتعلق غرض بها، واغا الذي يشغل البال هو الحدث في حد

\* \* \*

<sup>(</sup>١٦) الفصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٩٤٠

#### مقدمة (لاذا؟) Why Lead

## خامسا: الاستهلال بالاستفهام (لماذا؟) أي السبب:

ومقدمة (لماذا؟) تجيب في بداية القصة الخبرية عن (السبب) باعتباره أهم ما يدور حوله الحدث. وأن عملية التشويق تتوقف على أنه أقوى أثراً واثارة في الحدث. ولذلك يتقدم هذا العنصر على ما عداه من العناصر الأخرى.

والمعالم القرآنية في هذا الصدد كثيرة جدا، ونجدها مبثوثة على امتداد كتاب الله .. ومن بينها قوله تعالى: ﴿وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه لحما طريا وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾ (سورة النحل آية ١٤).. وهنا نجد أن السبب الذي سخر الله تعالى البحر من أجله واضح تمام الوضوح وبارز في صلب الآية، وهو محورها الأساسي وتدور حوله.. فان السبب في تسخير البحر وتذليله أنه يلى ضرورات الانسان وأشواقه، فمنه اللحم الطري من السمك الذي يصطاد منه، وغيره من الطعام. والى جواره الحلية من الجواهر النفسية كاللؤلؤ والمرجان وغيرهما من الأصداف والقواقع التي يتحلى بها أقوام حتى الآن.. والتعبير عن الفلك يشي بتلبية حاسة الجهال أمام مشهد البحر والفلك تشق عبابه وهي تحمل الأمتعة والأقوات. كذلك يوجهنا السياق القرآني الى ابتغاء فضل الله ورزقه، والى شكره على ما سخر من الطعام والزينة والجال في ذلك الملح

الأجاج (١٧) . في ظلال القرآن، مصدر سابق، حـ ١٤ ص ٢١٦٣.

ومثال آخر في قوله تعالى: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة﴾ (سورة النحل آية ٣٦).. والسبب هنا واضح أيضا وبارز في الآية، فان الله سبحانه وتعالى قد بعث الرسل الى الأمم يأمرون بعبادة الله وحده، واجتناب كل ما عداه من وثنية وهوى وشهوة وسلطان، ففريت استجاب الى الهدى وفريت شرد في طريت الضلال (١٨٠).

# مقدمة (كيف؟) How Lead

سادسا: الاستهلال بالاستفهام (كيف؟) أو كيفية الحدث:

ومقدمة (كيف؟) تجيب في بداية القصة الخبرية عن الطريقة التي وقع بها الحدث، باعتبارها أكتر تشويقا وأهم ما يدور حوله الحدث وأكثر أثرا واثارة. ولذلك تتقدم على ما عداها من عناصر أخرى.

ومن المعالم القرآنية في هذا الشأن قوله تعالى: ﴿تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ﴾ (سورة المعارج آية ٤) والسياق يشير هنا الى الطريقة التي يقع بها الحدث وهي أن الملائكة والروح تصعد الى الله عز وجل في يوم طوله خمسون ألف سنة من سني الدنيا. وقال ابن عباس هو يوم القيامة، وعروج الملائكة والروح في هذا اليوم يفرد بالذكر ايجاء بأهميته في هذا اليوم وخصوصيته. ونحن لا ندري ولم نكلف أن ندري كيف يصعدون (١١).

<sup>(</sup>١٨) نفس المصدر السابق جد ١٤ ص ٢١٧١.

<sup>(</sup>١٩) في ظلال المرآن، مصدر سابق جـ ٢٩ ص ٣٦٩٦ وكدلك صموة التماسر، مصدر سابق جـ ٢٩ ص ٣٦٩٦

وكندلك قوله تعالى: ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان الا غرورا﴾ (سورة الاسراء آية ٦٤) وفي هذا تجسيم لوسائل الغواية والاحاطة والاستيلاء على القلوب والمشاعر والعقول. فهي المعركة الصاخبة تستخدم فيها الأصوات، والخيل، والرجال على طريقة المعارك والمبارزات، يرسل فيها الصوت فيزعج الخصوم ويخرجهم من مراكزهم الحصينة، أو يستدرجهم للفخ المنصوب والمكيدة المديرة، فاذا استدرجوا إلى العراء أخذتهم الخيل، وأحاطت بهم الرجال. والمشاركة في الأموال بكسبها من الحرام، وانفاقها في المعاصى والتصرف فيها بغير حق. وفي الأولاد بتحسين اختلاط الرجال بالنساء حتى يكثر الفجور ويكثر أولاد الزني. والتعبير يصور في عمومه شركة تقوم بين ابليس وأتباعه، تشمل الأموال والأولاد وهما قوام الحياة. وابليس مأذون في أن يستخدم وسائله كلها، ومنها الوعود المغرية الخادعة، والأماني الكاذبة، كالوعد بشفاعة الأصنام، والوعد بالغني من المال الحرام، والوعد بالغلبة والفوز بالوسائل القذرة والأساليب الخسيسة، والوعد بالعفو والمغفرة بعد الذنب والخطيئة، وهي الثغرة التي يدخل منها الشيطان على كثير من القلوب، التي يعز عليه غزوها من ناحية الجاهرة بالمعصية والمكابرة، فيتلطف الى تلك النفوس المتحرجة، ويزين لها الخطيئة وهو يلوح لها بسعة الرحمة وشمول العفو والمغفرة<sup>(٢٠)</sup>.

<sup>(</sup>۲۰) في ظلال القرآن - مصدر سابق جـ ١٥ ص ٢٣٣٩ وكذلك صفوة التفاسبر، مصدر سابق جـ ١٥ ص ١٦٦٧.

وقوله تعالى: ﴿وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية اسخرها عليهم سبع ليال وغانية أيام حسوما فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نحل خاوية ﴾ (سورة الحاقة الآيتان٦-٧) والسياق القرآني يشير هنا الى الطريقة التي أهلكت بها عاد - قوم هود - حيث أهلكهم الله بالريح الشديدة الباردة العاتية التي تناسب عتو عاد وجبروتها، وكانوا جبارين بطاشين. وقد سلط الله عليهم تلك الريح الصرصر العاتية سبع ليال وغانية أيام متتابعة لا تفتر ولا تنقطع. والتعبير يرسم مشهد العاصفة المزمرة المدمرة المستمرة هذه الفترة الطويلة، ثم يعرض السياق المشهد الساكن الكئيب بعد تلك العاصفة المزمجرة المدمرة شاخصا، حيث نرى القوم موتى لا حراك بهم، كأنهم جذوع نخل متآكلة الأجواف ساقطة على الأرض هامدة (٢٠).

وقوله تعالى: ﴿ الم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل \* ألم يجعل كيدهم في تضليل \* وأرسل عليهم طيرا أبابيل \* ترميهم بحجارة من سجيل \* فجعلهم كعصف مأكول (سورة الفيل آية ١ - ٥) وهنا يبين السياق القرآفي كيف فعل ربك بأصحاب الفيل، وكيف جعل كيدهم في تضليل، وذلك في صورة وصفية رائعة ﴿ وأرسل عليهم طيراً أبابيل \* ترميهم بحجارة من سجيل \* فجعلهم كعصف مأكول ). والأبابيل الجاعات، وسجيل كلمة فارسية مركبة من كلمتين تفيدان: حجر وطين، أو أحجار ملوثة بالطين، والعصف الجاف من أوراق الشجر، ووصفه بأنه مأكول أي فتيت

<sup>(</sup>۲۱) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ۲۹ ص ۳٦٧٩ وكدلك صفوة التفاسبر مصدر سابق جـ ۲۹ ص ۳٦٧٩

طحين. وهي صورة حسية للتمزيق البدني بفعل هذه الأحجار التي رمتهم بها جماعات الطير (٢٢).

#### \* \* مقدمات استفهامیة أخری

ما تقدم كان استعراضا لمعالم قرآنية حول الاستفهامات الستة، وكيفية اختيار الاستفهام الأهم في القصة وجعله يتقدم ما عداه من الاستفهامات، ويحتل المقدمة على أساس أن عملية التشويق تتوقف على أنه أقوى أثرا واثارة الاهتام في الحدث، وأنه أهم ما يدور حوله ذلك الحدث.

لكن ليس شرطا أن تجيب مقدمة القصة الخبرية البسيطة على سؤال واحد من تلك الأسئلة الستة (من؟ ماذا؟ متى؟ أين؟ لماذا؟ كيف؟) فقد يكون عامل التشويق، وقوة الأثر واثارة الاهتام في الاجابة في المقدمة يتوقف على عدد من تلك التساؤلات، بل ربما يكون ذلك في الاجابة عن الأسئلة الستة كلها مرة واحدة.

وهناك الكثير من المعالم القرآنية في هذا الصدد ومنها قوله تعالى: ﴿وانه لتنزيل رب العالمين \* نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين \* بلسان عربي مبين﴾ (سورة الشعراء الآيات ١٩٦ لتكون من المنذرين \* بلسان عربي مبين﴾ (سورة الشعراء الآيات ١٩٥ لله تنزيل رب العالمين، نزل به الروح الأمين وهو جبريل عليه السلام، من عند الله على قلب رسول الله يُلِيَّة، فتلقاه تلقيا مباشرا، ووعاه وعيا مباشرا ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين (٢٣).

<sup>(</sup>٢٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق حـ ٣٠٠ ص ٣٩٧٩.

<sup>(</sup>٢٣) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ١٩ ــ ٢٦١٧.

هذا المعلم القرآني يقدم لنا اجابات عن أكثر من استفهام واحد. فانه يقدم اجابة عن أربعة استفهامات على النحو التالي:

أولا: استفهام (من؟) أو الاسم أو الشخصية: حيث ذكرت الآيات أكثر من اسم، والأسماء هي: لفظ الجلالة (رب العالمين) وجمد على وجبريل عليه السلام (الروح الأمين) ومحمد على وقد أشار اليه قوله تعالى: ﴿على قلبك لتكون من المنذرين﴾.

ثانيا: استفهام (ماذا؟) أو الحدث: وهو هنا تنزيل القرآن الكريم.

ومعلم قرآني آخر اجابة عن أكثر من استفهام يتمثل في قوله تعالى: وسبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه من آياتنا انه هو السميع البصير (سورة الاسراء آية ۱) والتفسير أن الله سبحانه وتعالى تقدس وتنزه عا لا يليق بجلاله، الذي انتقل بعبده ونبيه محمد المسجد الأقصى في بيت المقدس، وسمي الحرام في مكة المكرمة، الى المسجد الأقصى في بيت المقدس، وسمي بالأقصى لبعد المسافة بينه وبين المسجد الحرام. وقد قال المفسرون ان السياق القرآني قال (ليلا) بلفظ التنكير لتقليل مدة الاسراء، وأنه قطع به المسافات الشاسعة البعيدة في جزء من الليل، وكانت مسيرة أربعين ليلة، وذلك أبلغ في القدرة والاعجاز، الدال على كال القدرة، وبالغ الحكمة، ونهاية تنزهه تعالى عن صفات الخلوقين وقد بارك الله تعالى حول المسجد الأقصى بأنواع البركات الحسية والمعنوية، بالثار والأنهار والأنهار

التي خص الله بها بلاد الشام، وبكونه مقر الأنبياء، ومهبط الملائكة الأطهار. ثم يوضح السياق القرآني أن سبب هذا الاسراء، لنري محمدا ليلي آياتنا العجيبة العظيمة، ونطلعه على ملكوت الساوات والأرض. فقد رأى صلوات الله عليه الساوات العلى، والجنة والنار، وسدرة المنتهى، والملائكة، والأنبياء، وغير ذلك من العجائب والآيات التي تدل على قدرة الله تعالى السميع البصير (٢٤).

من ذلك نرى أن هذه الآية الواحدة، قد تجمعت فيها اجابات عن الاستفهامات الستة كلها وذلك على النحو التالي:

أولا: استفهام (من؟) أو الاسم: حيث نجد «سبحان الذي » والذي هنا تعود على الله سبحانه وتعالى.. ثم نجد «بعبده » وهو نبيه محمد علية ،.

ثانيا: استفهام (ماذا؟) أو الحدث: وهو هنا حدث الاسراء نفسه. وهذه الرحلة مختارة من اللطيف الخبير، تربط بين عقائد التوحيد الكبرى من لدن ابراهيم واسماعيل عليها السلام، الى محمد خاتم النبيين عليها وتربط الأماكن المقدسة لديانات التوحيد جميعا (٢٥).

ثالثا: استفهام (كيف؟) أو الطريقة: وهي هنا طريقة الاسراء بعبده، أي الانتقال بعبده ونبيه محمد عليه من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى، في جزء من الليل، بينها المسافة بين المسجدين شاسعة وتقطع في أربعين ليلة.

رابعا: استفهام (متى؟) أو الزمان: فكلمة (أسرى) تحمل معها زمانها، ولا تحتاج الى ذكره، فالاسراء من السري ومعناه

<sup>(</sup>٢٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ١٥١ و ١٥٠.

<sup>(</sup>٢٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٢٢١٢.

السير ليلا. ولكن السياق ينص على الليل ﴿اسرى بعبده ليلا﴾ للتظليل والتصوير - على طريقة القرآن الكريم - فيلقي ظل الليل الساكن، ويخيم جوه الساجي على النفس وهي تتملى حركة الاسراء اللطيفة وتتابعها(٢٦١). وأيضا كما سبق ذكره من أن السياق قال (ليلا) بلفظ التنكير لتقليل مدة الاسراء وأنه قطع به المسافات الشاسعة البعيدة في جزء من الليل، وكانت مسيرة أربعين ليلة، وذلك أبلغ في القدرة والاعجاز.

خامسا :

استفهام (أين؟) أو المكان: وقد سبق أن تحدثنا عن هذا الاستفهام عندما تناولنا الاستهلال باستفهام (أين؟) أو المكان (فليرجع اليها في موضعها من الكتاب) والمكان في الآية هنا «من المسجد الحرام» في مكة المكرمة «الى المسجد الأقصى» في بيت المقدس، وبين هذين المسجدين أو البلدين المباركين كان مسرى رسول الله عيالية.

سادسا:

استفهام (لماذا؟) أو السبب: فسبب هذا الحدث العظيم كها ذكرت الآية كاشفة عن حكمة الاسراء.. ليطلع الله سبحانه وتعالى نبيه محمدا عَلَيْكُم، على آياته العجيبة العظيمة، وهي ملكوت الله في السماوات والأرض. فقد رأى عَلِيْكُم - كها سبق ذكره في تفسير الآية - السماوات العلى، والجنة والنار، وسدرة المنتهى، والملائكة، والأنبياء، وغير ذلك من آيات الله السميع البصير، الدالة على قدرته تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٦) نفس المصدر السابق جـ ١٥ ص ٢٢١١ و ٢٢١٢.

وهكذا رأينا كيف كان الاعجاز القرآني يبرز أهم الحلقات والمشاهد، وأشدها حيوية وحركة، ويجعلها تحتل المقدمة ومكان الصدارة في الحدث، ويضع اجابة كل استفهام من الاستفهامات الستة، أو بعض تلك الاستفهامات، أو كلها، في الموضع المناسب، وبالقدر المناسب، وكل ذلك من شأنه أن يشد انتباه القارىء أو السامع، ويرفع لعينيه وسمعه صورا حية، لها وجود حقيقي. فكل تلك المواد من أساء وزمان ومكان وأحداث، وأسباب وقوع تلك الأحداث، وطريقة وقوعها، كل ذلك من بين يدي الواقع المصفى، الذي له وجود حقيقي معروف لا تشوبه شائبة من خداع، أو وهم، أو نسيان. وليس أدل على ذلك من أن الأشخاص الذين تعرضهم قصص القرآن وأحداثه يحملون الأسماء التي كانوا يعيشون بها في الناس وفي الحياة. فقد ذكر القرآن الكريم أسماء كثير من الأنبياء والرسل، وأسماء شخصيات تحدت دعوة الساء وحادت الله ورسوله. وذكر أيضا أسهاء كثير من الأمكنة التي ما زال الكثير منها معروفا معلوما حتى الآن .. .. والأزمنة أيضا ما زالت بنفس مسمياتها كما ذكرها القرآن حتى وقتنا الحاضر.. والأحداث وأسباب وقوعها، وكيفية وقوعها كلها أيضا من صميم الواقع الحق... وهل هناك أصدق من قول الله سبحانه وتعالى «ومن أصدق من الله قبلا ».

ونكتفي بهذا القدر في مجال استعراض المعالم القرآنية التي تتعلق بالاستهلال بالاستفهامات الستة (من؟ ماذا؟ متى؟ أين؟ لماذا؟ كيف؟) وهي الخاصة بمقدمات الأخبار القصيرة البسيطة.. ويبقى بعد ذلك ان نستعرض المعالم القرآنية الخاصة بمقدمات الأخبار الطويلة والموضوعات الصحفية الكبيرة.. وهذا هو موضوع الفصل التالي..

## الفصل الشكايي

# مُقدّماتالأخبّارالطّويّلة THE LEAD OF LENGTHY REPORTS

لقد ركزنا الاهتام في الفصل السابق على دراسة معالم قرآنية، للاسترشاد بها في كتابة مقدمات الأخبار القصيرة أو البسيطة، لكي تشد انتباه القارىء، وتدفعه الى متلبعة قراءة المادة الصحفية حتى نهايتها.

وفي هذا الفصل نركز الاهتام، على دراسة معالم قرآنية نسترشد بها ونستهدي في كتابة مقدمات الأخبار الطويلة والموضوعات الصحفية الكبيرة، حيث نخرج بالمقدمة الى نطاق أوسع يعطيها أساء عديدة، وأنواعا مختلفة، تجعلها أكثر بريقا ودقة، وأشد جاذبية (۱).. ومن أنواع تلك المقدمات ما يلي:

### أولا: مقدمة التباين : THE CONTRAST LEAD

وهي مقدمة تقوم على أساس أن جوهر الخبر أو الموضوع يوجد في التباين، أو تصادم الحقائق المتعارضة أو المتناقضة، أو المقارنة بين الحالة الطارئة وحالة أخرى سابقة أو قد يكون الجوهر في ربط التطور الجديد بحالة قديمة لها علاقة بهذا الجديد (٢).

ومن المعالم القرآنية في هذا الصدد قوله تعالى: ﴿لقد

<sup>(</sup>١) جلال الدين الحامصي - من الخبر الى الموضوع الصحفي (القاهرة ١٩٦٥ م) ص

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق ص ١٢٣ وكذلك فن الخبر الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٦.

كان لسبأ في مسكنهم آية جنتان عن يمين وشال كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور \* فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم وبدلناهم يجنتيهم جنتين ذواتى أكل خط وأثل وشيء من سدر قليل \* ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازي الا الكفور \* وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقدرنا فيها السبر سيروا فيها ليالي وأياما آمنين \* فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا وظلمو ليالي وأياما آمنين \* فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا وظلمو لأيات لكل صبار شكور (سورة سبأ الآيات ١٥ - ١٩) تتحدث الآيات القرآنية عن الخير العميم الذي كانت عليه سبأ، ثم بطرها بالنعمة وزوالها عنهم، وتفرقهم بعد ذلك على هذه النعم النعم عن شكر الله سبحانه وتعالى على هذه النعم (").

وواضح في هذا التباين بين الحالتين، والمقارنة بين الحالة السابقة والحالة الطارئة.. الأولى نعيم عميم، والثانية زوال النعيم عنهم، وتمزقهم كل ممزق. وقد جمع السياق القرآني بين الصورتين في خمس آيات، تبدأ بوصف ما كانت عليه سبأ من رزق ورغد ونعيم، وسبأ اسم لقوم كانوا يسكنون جنوبي اليمن في أرض خصبة، وجنان عن اليمين والشمال. وكانوا يتحكمون في مياه الأمطار الغزيرة، حيث أقاموا خزانا طبيعيا يتألف جانباه من جبلين، وجعلوا على فم الوادي بينها سدا عرف باسم سد مأرب، وبه عيون تفتح وتغلق ليتحكموا في استخدام الماء وفق حاجتهم، وقد

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٢ ص ٢٩٠٠.

أمروا ان يستمتعوا برزق ربهم ويشكروه على ما أنعم عليهم. فأعرضوا عن شكر الله، فسلبهم سبب هذا الرخاء الذي يعيشون فيه، وأرسل عليهم سيلا جارفا حطم السد وخربه، وذهب بالجنان والبساتين، وتبدلت الى صحراء تتناثر فيها أشجار الخمط والأثل وقليل من النبق.. وكان العمران متصلا بينهم وبين القرى المباركة: مكة في الجزيرة، وبيت المقدس في الشام. والطريق عامر مطروق مسلوك مأمون، والراحة موفورة لتقارب المنازل، وتقارب المحطات في الطريق.. فغلبت الشقوة على سبأ، ولم ينفعهم النذير الأول، ولم يوجههم الى التضرع الى الله، بل دعوا دعوة الحمق والجهل، وطلبوا الأسفار البعيدة المدى، وكان هذا من بطر القلب، وظلم النفس، واستجيبت دعوتهم، فشردوا ومزقوا، وتفرقوا في أنحاء الجزيرة مبددي الشمل، وصاروا مضرب الأمثال، فقيل للقوم يتفرقون تفرق أبدي سبأ، وأصبحوا أحاديث يروبها الرواة، وقصة على الألسنة \* والأفواه، بعد أن كانوا أمة ذات وجود في الحياة (١٠).

ومن المعالم القرآنية في هذا الجال، أيضا، قوله تعالى: ﴿ فلها رأوه عارضا مستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض ممطرنا بل هو ما استعجلتم به ريح فيها عذاب أليم \* تدمر كل شيء بأمر ربها فأصبحوا لا يرى الا مساكنهم كذلك نجزي القوم الجرمين﴾ (سورة الأحقاف الآيتان ٢٤ - ٢٥).

وواضح من هذا المعلم القرآني وجود التباين في تصادم الحقائق المتعارضة أو المتناقضة.. والنص القرآني هنا كان

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق ص ٢٩٠٠ - ٢٩٠٢ وكذلك تفسير المراغى، مصدر سابق جـ ٢٢ ص ٧٤٠.

ضمن جدل طويل بين هود عليه السلام وقومه، وتقول الروايات: انه أصاب القوم حر شديد، واحتبس عنهم المطر، وقحطوا مدة طويلة من الزمن، ثم ساق الله اليهم سحابا، ففرحوا به فرحا شديدا، وخرجوا يستقبلونه في الأودية، وقالوا هذا السحاب يأتينا بالمطر، فقال لهم هود عليه السلام: ليس الأمر كها زعمتم أنه مطر، بل هو ما استعجلتم به من العذاب، وهو ريح عاصفة مدمرة تخرب وتهلك كل شيء أتت عليه، من رجال، ومواشي، وأموال، بأمره تعالى واذنه، فأصبحوا هلكى لا تُرى الا مساكنهم، بأمره تعالى واذنه، فأصبحوا هلكى لا تُرى الا مساكنهم، لأن الريح لم تبق منهم الا الآثار والديار خاوية (٥).

كذلك من المعالم القرآنية في مجال التباين، قوله تعالى: ﴿وأوحينا الى أم موسى أن أرضعيه فاذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني انا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين﴾ (سورة القصص الآية ٧) وجوهر التباين في هذا المعلم القرآني أيضا، يوجد في تصادم الحقائق المتعارضة أو المتناقضة.

يا لله! يا للقدرة! يا أم موسى أرضعي ابنك، فاذا خفت عليه وفي عليه وهو في حضنك، وهو في رعايتك، اذا خفت عليه وفي فمه ثديك، وهو تحت عينيك. اذا خفت عليه من فرعون، فألقيه في البحر ولا تخافي عليه من الغرق، ولا تحزني على بعده.. فكيف يكون الالقاء في البحر نتيجة للخوف؟. وهل من المعقول أن الانسان اذا خاف على طفله الرضيع

<sup>(</sup>۵) بعس المصدر السابق جـ ٢٦ ص ٣٢٦٧ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ٣٦ ص ١٩٩٠.

مكروها يلقيه في البحر؟. ومعروف أن البحر قد يغرق فيه الرجال والشباب فكيف بالرضع؟! ولكنها عناية الله ورعايته تحوط برسوله وهو في المهد، ويحفظه لها ويرده اليها كها وعدها، ويجعله من المرسلين، وتلك بشارة الغد ووعد الله أصدق القائلين ﴿فالتقطه آل فرعون﴾ أهذا هو الأمن؟. أهذا هو الوعد؟. أهذه هي البشارة؟. وهل كانت أمه تخشى عليه الا من آل فرعون؟.. وهل كانت ترجف الا أن ينكشف أمره لآل فرعون؟ وهل كانت تخاف الا أن يقع في أيدي آل فرعون؟ ولكنها القدرة تتحدى فرعون وهامان وجنودهها بطريقة سافرة مكشوفة، وتلقي اليهم بالطفل الذي على يديه هلاكهم أجمعين، وهو مجرد من كل قوة، ومن كل حيلة. وعاجز عن أن يدفع عن نفسه أو حتى يستنجد، حيلة. وعاجز عن أن يدفع عن نفسه أو حتى يستنجد، ليكون لهم عدوا يتحداهم، وحزنا يدخل الهم على قلوبهم (١).

أيضا من المعالم القرآنية في مجال التباين قوله تعالى: 
هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم 
ثياب من نار يصب من فوق رؤوسهم الحميم \* يصهر به ما 
في بطونهم والجلود \* ولهم مقامع من حديد \* كلما أرادوا 
أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها وذوقوا عداب 
الحريق \* ان الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات 
جنات تجري من تحتها الأنهار يحلون فيها من أساور من 
ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حرير \* وهدوا الى الطيب من 
القول وهدوا الى صراط الحميد (سورة الحج الآيات ١٩-٢٤).

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٠ ص ٢٦٧٩ وكذلك التفسير الواضح، مصدر سابق، جـ ٢٠ ص ٢٣٠.

واقعيتين: صورة الاكرام، وصورة الهوان. فهذان فريقان لا كتصان، فريق المؤمنين المتقين، وفريق الكفرة المجرمين، اختلفوا وتنازعوا من أجل الله ودينه.. فالذين كفروا فصلت لهم ثياب من نار على قدر أجسادهم، ويصب على رؤوسهم الماء الحار المغلي بنار جهنم، يذاب به ما في بطونهم من الأمعاء والأحشاء مع الجلود، ولهم مطارق وسياط من الحديد يضربون بها. وكلما أراد أهل النار الخروج منها من شدة غمها، ردوا الى أماكنهم ويقال لهم: ذوقوا عذاب جهنم المحرق الذي كنتم به تكذبون.. ولما ذكر الله تعالى..ما أعد للكفار من العذاب والدمار، ذكر ما أعده للمؤمنين من الثواب والنعيم، فهم في الجنات تجري من تحتها الأنهار، ولهم وملابسهم لم تقطع من النار، الما فصلت من الحرير، ولهم فوقها حلي من الذهب واللؤلؤ. وقد هداهم الله الى الطيب من القول، والهداية الى صراط الحميد نعمة تذكر في مشهد النعيم، نعمة الطأنينة واليسر والتوفيق (٧).

ومعلم قرآني آخر يتمثل في قوله تعالى: ﴿ هل أتاك حديث الغاشية \* وجوه يومئذ خاشعة \* عاملة ناصبة \* تصلى نارا حامية \* تسقى من عين آنية \* ليس لهم طعام الا من ضريع \* لا يسمن ولا يغني من جوع \* وجوه يومئذ ناعمة \* لسعيها راضية \* في جنة عالية \* لا تسمع فيها لاغية \* فيها عين جارية \* فيها سرر مرفوعة \* وأكواب موضوعة \* وغارق مصفوفة \* وزرابي مبثوثة ﴾ (سورة الغاشية الآيات ١ - ١٦).

 <sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٧ ص ٢٤١٥ وكدلك صفوة التفاسير، مصدر
 سابق جـ ١٧ ص ٢٨٦ – ٢٨٧.

تعرض هذه الآيات مشهدى العذاب والنعم، من مشاهد يوم القيامة . . ويعجل السياق القرآني بمشهد العذاب ، قبل مشهد النعيم، فهو أقرب الى جو «الغاشية» وظلها.. فهذه وجوه في ذلك اليوم ذليلة خاضعة مهينة، دائبة العمل فما يتعبها ويشقيها في النار. تدخل نارا مسعرة شديدة الحر، وتسقى من عين متناهية الحرارة، وصل حرها وغليانها درجة النهاية. وليس لأهل النار طعام الا الضريع، وهو نبت ذو شوك، وأخبث طعام وأبشعه، لا يفيد القوة والسمن في البدن، ولا يدفع الجوع عن آكله.. وعلى الجانب الآخر، يذكر السياق القرآني أن وجوه المؤمنين يوم القيامة ناعمة، ذات بهجة وحسن، واشراق ونضارة، لعملها الذي عملته في الدنيا وطاعتها لله، راضية مطمئنة، في حدائق وبساتين مرتفعة مكانا وقدرا، لا تسمع في الجنة شمّا أو سبا أو فحشا. فيها عيون تجري بالماء السلسبيل لا ينقطع أبدا. وفي الجنة أسرة مرتفعة مكللة بالزبرجد والياقوت، عليها الحور العين، وأقداح موضوعة على حافات العيون معدة لشرابهم، ووسائد صفت الى جانب بعضها ليستندوا اليها، وفيها طنافس فاخرة مبسوطة في أنحاء الجنة (^).

\*\*\*

### ثانيا: مقدمة السؤال: Question Lead

وهذه المقدمة تصاغ فيها أهم المعلومات في الخبر الطويل، أو الموضوع الصحفي الكبير، على شكل سؤال، (أو أسئلة).. والسؤال هو استفهام لطلب العلم بشيء لم يكن معلوما من

<sup>(</sup>٨) في ظلال القرآن مصدر سابق، جـ٣٠ ص ٣٨٩٦ - ٣٨٩٧ وكذلك صفوة التفاسر مصدر سابق، جـ٣٠ ص ٥٥٢ - ٥٥٣

قبل.. وجسم المادة الصحفية تشكل الاجابة التفصيلية لهذا السؤال (أو تلك الأسئلة).. وتستخدم هذه المقدمة في حالة ما اذا كان الخبر الطويل أو الموضوع الصحفي الكبير يتعلق بسر لم يكشف النقاب عنه من قبل، أو مناقشة مسألة عامة تهم الجمهور، أو كانت متعلقة بموضوع يمكن أن يثير جدلا ونقاشا بين القراء (١).

ومن معالم القرآن التي توضح ذلك.. قوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الذَّيْنَ آمنُوا هَلَ أَدْلَكُمْ عَلَى تَجَارَةً تَنْجَيْكُمْ مَنْ عَذَابِ أَلِّي \* تَوْمَنُونَ بِالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ﴾ (سورة الصف الآيتان ١٠ - ١١).

تبدأ الآية بالنداء باسم الايمان، يليه الاستفهام الموحي المشوق، فالله سبحانه وتعالى هو الذي يسألهم، ويشوقهم الى الجواب (هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب أليم؟ في ومن ذا الذي لا يشتاق لأن يدله الله على هذه التجارة؟. وهنا تنتهي الآية للتشويق بانتظار الجواب المرموق. ثم يجيء الجواب وقد ترقبته القلوب والأسماع (تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلك خير لكم ان كنتم تعلمون في .

كذلك من المعالم القرآنية في مجال مقدمة السؤال أيضا قوله تعالى: ﴿أَرَأَيتِ الذي يكذبِ بالدين \* فذلك الذي يدع اليتم \* ولا يحض على طعام المسكين﴾

(سورة الماعون الآيات ١ - ٣).

 <sup>(</sup>٩) من الخبر الى الموضوع الصحفي (جلال الدين الحهامصي) مصدر سابق، ص ١٢٥
 وكذلك فن الخبر الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٥.

تبدأ السورة بهذا الاستفهام، الذي يراد به تشويق السامع ليعرف ما بعده وللاشارة الى أن الأمر خفي، فان من يسمع هذا الاستفهام ينتظر متشوقا ليرى الى أين تتجه الاشارة؟ والى من تتجه؟ ومن هو هذا الذي يكذب بالدين، والذي يقرر القرآن أنه يكذب بالدين؟. واذا الجواب فذلك الذي يدع اليتيم \* ولا يحض على طعام المسكين .. وقد تكون هذه مفاجأة بالقياس الى تعريف الايمان التقليدي.. ان الذي يكذب بالدين هو الذي يدفع اليتيم دفعا بعنف، اي الذي يهين اليتيم ويؤذيه، والذي لا يحض على طعام المسكين، ولا يوصي برعايته، فان حقيقة على طعام المسكين، ولا يوصي برعايته، فان حقيقة التصديق بالدين ليست كلمة تقال باللسان، انما هي تحول في القلب يدفعه الى الخير والبر باخوانه في البشرية، الحتاجين الى الرعاية والحاية، والله لا يريد من الناس كلمات، انما يريد منهم أعالا تصدقها الله ..

أيضا من المعالم القرآنية في هذا المجال قوله تعالى: ﴿ هل أتاك حديث الغاشية ﴾ (سورة الغاشية الآية ١). بهذا المطلع تبدأ سورة الغاشية وهو استفهام يوحي بالعظمة، أريد به التقرير ولفت النظر، وتعجيب السامع مما سيذكر، وتشويقه الى استاعه، وتوجيه فكره الى هذا الحديث، حتى كأنه الحديث المنفرد في بابه.. انه يوم القيامة، وتسمى القيامة بالغاشية، أي الداهية التي تغشى الناس وتغمرهم بأهوالها.. فحديث الغاشية هو حديث هذا القرآن المتكرر، يذكر به وينذر، ويبشر، ويستجيش به في الضائر الحساسية والخشية

 <sup>(</sup>١٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٣٠ ص ٣٩٨٥ وكذلك التفسير الواضح، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٨٣ - ٨٤.

والتقوى والتوجس، كما يثمير بسه الرجساء، والارتقساب والتطلع، ومن ثم يستحي هذه الضائر فلا تموت ولا تغفل(١١٠).

وهذا معلم قرآني آخر يتمثل في قوله تعالى: ﴿أَلُم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل \* ألم يجعل كيدهم في تضليل \* وأرسل عليهم طيرا أبابيل \* ترميهم بحجارة من سجيل \* فجعلهم كعصف مأكول﴾

(سورة الفيل الآيات ١ - ٥).

والسورة تبدأ بسؤال للتعجب من حادث الفيل، والتنبيه الى دلالته العظيمة.. ثم أعقب هذا المطلع باستفهام تقريري آخر.. والحادث كان مستفيض الشهرة في حياة الجزيرة العربية قبل البعثة، وخلاصته أن الحاكم الحبشى لليمن

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٨٩٦ وكذلك التفسير الواضح، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٤٤ وهامشها.

<sup>(</sup>۱۲) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ۲۹ ص ٣٧٧٩.

(أبرهة الأشرم) قد بنى كنيسة في اليمن باسم ملك الحبشة، على نية أن يصرف بها العرب عن بيت الله الحرام في مكة، ولكن العرب لم ينصرفوا عن بيتهم المقدس. فقاد (أبرهة) جيشا جرارا تصاحبه الفيلة وفي مقدمتها فيل عظيم، واتجه الى مكة لهدم الكعبة.. فبرك الفيل دون مكة لا يدخلها. ثم كان ما أراد الله من اهلاك الجيش وقائده، فأرسل عليهم جماعات من الطير تحصبهم بججارة من طين وحجر، فتركتهم كأوراق الشجر الجافة المزقة، وأصيب أبرهة في جسده، وخرجوا به معهم يسقط أغلة أغلة حتى قدموا به صنعاء فها مات حتى انشق صدره عن قلبه كها تقول الروايات (١٣).

ومن المعالم القرآنية ايضا في مجال مقدمة السؤال، قوله تعالى: ﴿القارعة \* ما القارعة \* وما أدراك ما القارعة \* يوم يكون الناس كالفراش المبثوث \* وتكون الجبال كالعهن المنفوش﴾ (سورة القارعة الآيات ١ – ٥) لقد بدأت السورة باستفهام للتهويل والتفخيم ﴿القارعة \* ما القارعة؟﴾ فهي الأمر المستهول الغامض الذي يثير الدهش والتساؤل.. ثم أجاب السياق القرآني بسؤال التجهيل الذي زاد أمر القارعة تعظيما ﴿وما أدراك ما القارعة؟﴾ فهي أكبر من أن يحيط بها الادراك، وأن يلم بها التصور.. ولما ذكر الله سبحانه وتعالى ان ادراك حقيقتها مما لا سبيل اليه، جاءت الاجابة بما يكون فيها لا بماهيتها ﴿يوم يكون الناس كالفراش المبثوث \* وتكون الجبال كالعهن المنفوش﴾ فاهيتها فوق الادراك والتصور..

<sup>(</sup>۱۳) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٩٧٤ - ٣٩٧٩.

<sup>(</sup>١٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٩٦٠ - ٣٩٦١.

ومعلم قرآني آخر في قوله تعالى: ﴿أَلُم تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبِكُ بِعَادِ \* الرّم ذات العاد \* التي لم يخلق مثلها في البلاد \* وثود الذين جابوا الصخر بالواد \* وفرعون ذي الأوتاد \* الذين طغوا في البلاد \* فأكتروا فيها الفساد \* فصب عليهم ربك سوط عذاب \* ان ربك لبالمرصاد \*﴾

(سورة الفجر الآيات ٦ - ١٤).

وصيغة الاستفهام في هذا السياق أشد اثارة لليقظة والالتفات. والخطاب للنبي عَيَّاتُهُ، ابتداء، ثم هو لكل من تتأتى منه الرؤية أو التبصر في مصارع أولئك الأقوام، وكلها بما كان الخاطبون بالقرآن أول مرة يعرفونه. وقد جمع الله في هذه الآيات القصيرة، مصارع أقوى الجبارين الذين عرفهم التاريخ القديم: مصرع «عاد» وإرم لقبها، وكانوا بحضرموت واليمن، وقبيلة (عاد) هي أقوى قبيلة في وقتها أما (ثمود) فكانت تسكن بالحجر في شمال الجزيرة العربية بين المدينة والشام، وقد قطعت الصخر وبنت منه القصور، كها لختت في الجبال ملاجىء ومغارات، و «فرعون» المشار اليه هنا فرعون موسى الطاغية الجبار (١٥٠).

 $\star$   $\star$ 

### ثالثا: مقدمة الوصف: Descriptive Lead

وهي مقدمة تصف الحدث لكي تضع القارىء في قلبه وكأنه شاهده بنفسه (١٦). ويتحقق نجاح هذه المقدمة اذا

<sup>(</sup>١٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٩٠٣ – ٣٩٠٤.

<sup>(</sup>١٦) في الخبر الصحفي (فاروق أبو زبد)، مصدر سابق، ص ٣٥٥.

ركزت حول طبيعة القصة على أساس أن ابراز عناصرها يستند الى الوصف. أو اذا ركزت على مظهر الشخص أو المكان الذي يدور حوله الموضوع (١٧).

والمعالم القرآنية التي تتضمن الوصف كثيرة جدا في القرآن الكريم، وسنكتفي بضرب مثال واحد لتشابه كل تلك المعالم، ومنها قوله تعالى: ﴿فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا \* وجزاهم بما صبروا جنة وحريرا \* متكئين فيها على الأرائك لا يرون فيها شمسا ولا زمهريرا \* ودانية عليهم ظلالها وذللت قطوفها تذليلا \* ويطاف عليهم بآنية من فضة وأكواب كانت قواريرا \* ويسقون فيها كأسا كان مزاجها زنجبيلا﴾

(سورة الانسان الآيات ١١ - ٢٢)

وهنا نرى السياق القرآني قد ركز على وصف النعيم الذي عليه الأشخاص. فهذه هي الهيئة العامة للجنة التي جزى الله بها عباده الأبرار، الذين يرسم لهم تلك الصورة المرهفة اللطيفة الوضيئة في الدنيا. ويتضمن السياق القرآني وصفا لمناعم الجنة، وصفا لطعامهم ولباسهم ومسكنهم وشرابهم وأوانيه، وأوصاف السقاة الذين يسقونهم، واذا نظرت في الجنة رأيت نعيا عظيا، وملكا كبيرا لا يحيط به الوصف (١٨).

\* \* \*

<sup>(</sup>١٧) من الخبر الى الموضوع الصحفي (جلال الدين الحامصي)، مصدر سابق ص ١٢٧٠.

<sup>(</sup>١٨) تفسير المراغي، مصدر سابق جـ ٢٩ ص ١٦٤ - ١٧١ وكذلك في ظلال المرآب مصدر سابق، جـ ٢٩ ص ٣٧٧٨ - ٣٧٨٣٠

### رابعا: المقدمة الحالة أو الجو: Context Lead

وهي المقدمة التي تعتمد على تصوير حالة أو جو الحدث وهي تشبه المقدمة (الوصف) التي سبق الحديث عنها، ولكنها تختلف عنها في أنها تصف الجو المحيط بالحدث، بينها الأخرى تصف وقائع الحدث نفسه (١١).

ومن المعالم القرآنية في هذا الصدد قوله تعالى: ﴿وجوه يومئذ ناعمة \* لسعيها راضية \* في جنة عالية \* لا تسمع فيها لاغية﴾ (سورة الغاشية الآيات ٨ - ١١).

يصف السياق القرر آني الحالة التي سيكون عليها أهل الاخلاص والصدق والجو الذي سيعيشون فيه في جنة الخلد التي وعدهم الله بها... الوجوه ذات نضرة وبهجة، ولا يكون ذلك الا اذا كانت منعمة فرحة لاقت جزاء سعيها في الدينا، ورضي الله عنها.. ثم يصف الحالة التي عليها الجنة ومناعمها المتاحة لهؤلاء السعداء، ومن ذلك أن الجنة عالية في ذاتها، رفيعة مجيدة، منزهة عن اللغو اذ أنها منزل جيران الله وأحبائه وهذا التعبير ﴿لا تسمع فيها لاغيه ﴾ يطلق جوا من السكون والسلام والاطمئنان والود والرضي (٢٠)

# خامسا: المقدمة المعبرة أو المؤثرة: Effective Lead

وهي مقدمة تعتمد اعتادا كليا على قوة المعاني الانسانية المستخلصة من الموضوع، وعلى الأسلوب البسيط المؤثر،

<sup>(</sup>١٩) فن الخبر الصحفى (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٤ - ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جه ٣٠ ص ٣٨٩٧ وكذلك تفسير المراغي، مصدر سابق جه ٣٠٠٠ ص ١٣٣٠ - ١٣٤٠

والألفاظ التي تحرك الأوتار الحساسة في القارى (٢١).

والمعالم القرآنية في هذا المجال كثيرة، ومنها قوله تعالى: 
﴿والضحى \* والليل اذا سجى \* ما ودعك ربك وما قلى \* وللآخرة خير لك من الأولى \* ولسوف يعطيك ربك فترضى \* ألم يجدك يتيا فآوى \* ووجدك ضالا فهدى \* ووجدك عائلا فأغنى \* فأما اليتيم فلا تقهر \* وأما السائل فلا تنهر \* وأما بنعمة ربك فحدث \* ﴾

### (سورة الضحى الآيات ١ - ١٠)

هذه السورة بموضوعها، وتعبيرها، ومشاهدها، وظلاها، وايقاعها، لمسة من حنان، ونسمة من رحمة، وطائف من ود، ويد حانية تمسح على الآلام والمواجع، وتنسم بالروح والرضى والأمل، وتسكب البرد والطأنينة واليقين. انها كلها خالصة للنبي عَيِّكَةً، مجاملة من ربه، وتسرية وتسلية وترويحا وتطمينا، تتسرب من خلال النظم اللطيف العبارة، الرقيق اللفظ، ومن الموسيقى السارية في التعبير. فقد أجمع الرواة أن الوحي فتر عن رسول الله عَيْكَةً، وأبطأ عليه جبريل عليه السلام، فحزن لذلك حزنا شديدا، مخافة أن يكون ذلك غضبا من ربه عليه. وقال المشركون ودع محمدا ربه. فأنزل الله تعالى هذه السورة، حاملة له أجمل البشرى، وتفيض بالود، والحب، والرحمة، والايناس، والقربى، والأمل، والرضى، والطأنينة، واليقين. فالله سبحانه وتعالى يقسم بالضحى الرائق، والليل الساجي، وهما أصفى وأشف آنين بالضحى الرائق، والليل الساجي، وهما أصفى وأشف آنين

<sup>(</sup>٢١) من الخبر الى الموضوع الصحفي (جلال الدين الحيامصي) مصدر سابق ص ١٣٠٠

من آونة الليل والنهار.. أقسم تعالى بهذا وذاك على أنه ما تركك يا محمد ولا جفاك، كها زعم من يريدون ايذاء روحك، وايجاع قلبك، واقلاق خاطرك. فان لك عند الله في الآخرة من الحسنى خيرا مما يعطيك منها في الدنيا. ويمضي سياق السورة يذكر رسول الله يَهِ الله على ما كان من شأن ربه معه منذ أول الطريق وليستحضر في خاطره جميل صنع ربه به، ومودته له، وفيضه عليه. وبمناسبة ما ذكره ربه بايوائه من اليتم، وهدايته من الحيرة، واغنائه من العيلة، يوجهه ويوجه المسلمين من ورائه الى رعاية كل يتيم، والى كفاية كل سائل، والى التحدث بنعمة الله الكبرى عليه (٢٢).

معلم قرآني آخر في مجال المقدمة المعبرة أو المؤثرة يتمثل في قوله تعالى: ﴿أَلَم نَشْرَ لَكُ صَدْرِكُ \* ووضعنا عنك وزرك \* الذي أنقض ظهرك \* ورفعنا لك ذكرك \* فان مع العسر يسرا \* فاذا فرغت فانصب \* العسر يسرا \* فاذا فرغت فانصب \* والى ربك فارغب \* . (سورة الشرح الآيات  $1 - \Lambda$ ).

لقد نزلت هذه السورة بعد سورة (الضحى) السابق الحديث عنها، وكأنها مكملة لها.. فيها ظل العطف الندي، وفيها روح المناجاة الحبيب، وفيها استحضار مظاهر العناية، واستعراض مواقع الرعاية، وفيها البشرى باليسر والفرج، وفيها التوجيه الى سر اليسر، وحبل الاتصال الوثيق.. وهي توحي بأن صدره عليه كان مثقلا بهموم هذه

<sup>(</sup>۲۲) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ٣٠٠ ص ٣٩٢٥ – ٣٩٢٨ وكدلك النصوبر الفي في الفرآن (سيد فطب) مصدر سابق ص ١٥٠ وكدلك تفسير المراغي، مصدر سابق، حـ ٣٠٠ ص ١٨٠ – ١٨٥٠.

الدعوة الثقيلة التي كلفها، ومن العقبات الوعرة في طريقها، ومن الكيد والمكر المضروب حولها. وأنه كان في حاجة الى عون ومدد وزاد ورصيد.. ثم كانت هذه المناجاة الحلوة، وهذا الحديث الودود. وتنتهي هذه السورة كها انتهت سورة الضحى، وقد تركت في النفس شعورين ممتزجين: الشعور بعظمة الود الحبيب الجليل الهذي ينسم على روح الرسول على أن ربه الودود الرحيم، والشعور بالعطف على شخصه على المناسة المناسة المناسة المناسة الودود الرحيم، والشعور بالعطف على شخصه على المناسة المناسة المناسة الودود الرحيم، والشعور بالعطف على المخصه على المناسة المناس

مثال آخر قوله تعالى: ﴿إنَا أَعَطَيْنَاكُ الْكُوثُر \* فَصَلَ لَرَبُكُ وَانْحُر \* ان شَانَتُكُ هُو الْأَبْتَر \* ﴾. (سورة الكوثر الآيات ١ - ٣).

<sup>(</sup>۲۳) في ظلال القران، مصدر سابق جـ ۳۰ ص ۳۹۲۹ - ۳۹۳۰.

بالأبناء ولعلها أوجعت قلبه الشريف، ومسته بالغم أيضا. فجاءت هذه السورة تمسح على قلبه على قلبه على أبلروح الندي، وتؤكد حقيقة الخير الباقي الممتد الذي اختاره له ربه، وحقيقة الانقطاع والبتر المقدر لأعدائه.. فغي الآية الأولى (انا أعطيناك الكوثر) قرر سبحانه وتعالى أن محمدا على السر أبتر بل هو صاحب الخير الكثير البالغ في الافراط في كل شيء.. وفي الآية الأخيرة (ان شانئك هو الأبتر) يرد الكيد على كائديه، ويؤكد سبحانه أن الأبتر الما هم شانئوه وكارهوه. ولقد صدق فيهم وعيد الله، فقد انقطع ذكرهم، الا من الذكرى الخسيسة القبيحة، المقرونة باللعنات، بينا امتد ذكر نبيه المسيقة، وسيبقى حسن صيته وآثار فضله الى يوم القيامة (٢٤).

#### \* \* \*

### سادسا: المقدمة المتفجرة (المثيرة): Cartridge Lead

وهذا النوع من المقدمات يجب أن يكون قليل الكلمات، ولكن كل كلمة منها قوية قوة القنبلة، وهي لا تصلح الالأحداث المثيرة، التي تفاجىء الناس، أو التي تحمل في طياتها مفاجأة، أو حدثا عظيا له نتائج هامة.

والمعالم القرآنية في هذا المجال كثيرة.. ومنها قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا اذكروا نعمة الله عليكم اذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحا وجنودا لم تروها وكان الله بما

<sup>(</sup>٢٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ٣٠٠ ص ٣٩٨٧ - ٣٩٨٩ وكذلك تفسير المراغي مصدر سابق، جـ٣٠ ص ٢٥١ - ٢٥٤ وكذلك التفسير الواضح مصدر سابق جـ٣٠ ص ٨٥ - ٢٨٠.

تعملون بصيرا \* اذ جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم واذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله الظنونا \* هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديداً \* الظنونا \* هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديداً \* الطنونا \* هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا الآيات ٩ - ١١).

يصور هذا السياق القرآني حدثا من الأحداث الضخمة في تاريخ الدعوة الاسلامية، وفي تاريخ الجاعة المسلمة، ويصف موقفا من مواقف الامتحان العسيرة، وهو غزوة الأحزاب التي كانت سنة خمس من الهجرة، وقد سميت كذلك لتجمع الأحزاب من قريش، وغطفان، وقبائل نجد مع يهود المدينة، لحرب المسلمين على نية ابادتهم، والقضاء عليهم .. ويرسم السياق في الآية الأولى بدء المعركة ، وختامها، والعناصر الحاسمة فيها، مجيء جنود الأعداء، وارسال ريح الله وجنوده التي لم يرها المؤمنون، ونصر الله المرتبط بعلم الله بهم، وبصره بعلمهم. ﴿ اذْ جاءتُكُم جنودُ فأرسلنا عليهم ريحا وجنودا لم تروها وكان الله بما تعملون بصيرا﴾.. ثم يأخذ السياق بعد هذا الاجال في التفصيل والتصوير ﴿إذ جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم واذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر وتظنون بالله الظنونا ﴾.. انها صورة الهول الذي روع المدينة، والكرب الذي شملها، والذي لم ينج منه أحد من أهلها. وقد أطبق عليها جنود الأحراب من كل جانب، من أعلاها ومن أسفلها. فلم يختلف الشعور بالكرب والهول في قلب عن قلب، واغا الذي اختلف هو استجابة تلك القلوب، وظنها بالله وسلوكها في الشدة، وتصوراتها للقيم والأسباب والنتائج. ومن ثم كان الابتلاء كاملا، والامتحان دقيقاً، والتمييز بين المؤمنين والمنافقين حاسما لا تردد فيه. وننظر اليوم فنرى الموقف بكل ساته، وانفعالاته، وخلجاته، وحركاته، ماثلا أمامنا كأننا نراه من خلال هذا النص القصير، ننظر فنرى الموقف من خارجه (اذ جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم). ثم ننظر فنرى أثر الموقف في النفوس (اذ زاغت الأبصار وبلغت القلوب الحناجر). وهو تعبير مصور لحالة الخوف، والكربة، والضيق، يرسمها بملامح الوجوه، وحركات القلوب (وتظنون بالله الظنونا) ولا يفصل هذه الظنون ويدعها مجملة، ترسم حالة الاضطراب في المشاعر والخوالج، وذهابها كل مذهب، واختلاف التصورات في شتى القلوب (٢٥).

ثم تزيد سمات الموقف بروزا، وتزيد خصائص الهول فيه وضوحا (هنالك ابتلى المؤمنون وزلزلوا زلزالا شديدا). والهول الذي يزلزل المؤمنين لا بد أن يكون هولا مروعا رهيبا. فقد كان الهول الذي واجه المسلمون في هذا الحادث من الضخامة، وكان الكرب الذي واجهوه من الشدة، وكان الفزع الذي لقوه من العنف، بحيث زلزلهم زلزالا شديدا. الفزع الذي لقوه من العنف، بحيث زلزلهم زلزالا شديدا. فأنهم من البشر، وللبشر طاقة. وعلى الرغم من ثقتهم بنصر الله في النهاية، فإن الهول الذي كان حاضرا يواجههم كان يزلزلهم. ويزعجهم ويكرب أنفاسهم. ومما يصور هذه الحالة أبلغ تصوير خبر حنيفة بن اليهان رضي الله عنه. والرسول الله عنه من داخلها، والرسول القوم ثم يرجع، فيقول: «من رجل يقوم فينظر لنا ما فعل القوم ثم يرجع، أسأل الله تعالى أن يكون رفيقى في الجنة » يشترط رسول

<sup>(</sup>٢٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢١ ص ٢٨٣٢ و ٢٨٣٦ و ٢٨٣٠.

ومن المعالم القرآنية الأخرى في مجال المقدمة المتفجرة قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتقوا ربكُمُ ان زلزلة الساعة شيء عظيم \* يوم ترونها تذهل كل مرضعة عا أرضعت وتضع كل ذات حمل حملها وترى النَّاسُ سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد﴾ (سورة الحج الآيتان ١ - ٢).

مطلع عنيف رعيب، ومشهد ترتجف لهوله القلوب.. يبدأ السياق بالنداء الشامل للناس جيعا يدعوهم الى تقوى الله، ويخوفهم ذلك اليوم العصيب ﴿ان زلزلة الساعة شيء عظيم ﴾ يبدأ بالتهويل المجمل، وبالتجهيل الذي يلقى ظل الهوال يقصر عن تعريفه التعبير.. فيقال انه زلزلة وأن الزلزلة «شي عظيم» من غير تحديد ولا تعريف.. ثم يأخذ في التفصيل، فاذا هو أشد رهبة من التهويل.. مشهد حافل بكل مرضعة ذاهلة عا أرضعت، تنظر ولا ترى، وتتحرك ولا تعي ،وبكل حامل تسقط حملها للهول المروع الذي ينتابها.. وبالناس سكارى وما هم بسكارى، تبدي السكر في نظراتهم الذاهلة، وفي خطواتهم المترنحة.. تكاد العين تبصره لحظة التلاوة، بينها الخيال يتملاه. والهول الشاخص يذهله، فلا

<sup>(</sup>٢٦) نفس المصدر السابق، جـ ٢١ ص ٢٨٣٧ - ٢٨٤٣.

يكاد يبلغ أقصاه.. انه مطلع عنيف مرهوب تزلزل له القلوب (۲۷).

وهذا قوله تعالى: ﴿إذا وقعت الواقعة \* ليس لوقعتها كاذبة \* خافضة رافعة \* اذا رجت الأرض رجا \* وبست الجبال بسا \* فكانت هباء منبثا﴾ (سورة الواقعة الآيات ١ - ٦) هذا المطلع القرآني واضح فيه التهويل في عرض هذا الحدث الهائل. ويتبدى الهول في كيان هذه الأرض الثابتة المستقرة فيا يحس الناس، فاذا هي ترج رجا، والجبال الصلبة الراسية تتحول تحت وقع الواقعة الى فتات يتطاير كالهباء.. فها أهول هذا الهول الذي يرج الأرض رجا ويبس الجبال بسا ويتركها هباء منبثا. وهكذا تبدأ السورة بما يزلزل الكيان البشري ويهول الحس الانساني (٢٨).

#### \* \* \*

### سابعا: مقدمة الملخص: Summary Lead

هذه المقدمة تلخص أهم المعلومات التي يحتوي عليها الخبر الطويل أو الموضوع الصحفي الكبير. وهي تناسب الموضوعات التي تتساوى فيها جميع عناصرها في الأهمية والقيمة. ومن ميزاتها أنها تفيد القارىء المتعجل، بحيث تمكنه من القاء نظرة عاجلة على ملخص لمحتوى المادة الصحفية (٢١).

<sup>(</sup>۲۷) نفس المصدر السابق جـ ۱۷ ص ۲٤٠٨.

<sup>(</sup>۲۸) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ۲۷ ص ٣٤٦٢.

<sup>(</sup>٢٩) في الخبر الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٣ وكذلك مجمود أدهم -فن تحربر التحقيق الصحفي (القاهرة ١٩٧٩ م) ص ٦٥٠

ومن المعالم القرآنية في هذا الصدد قوله تعالى: ﴿وكنتم أزواجا ثلاثة \* فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة \* وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة \* والسابقون السابقون﴾ (سورة الواقعة الآيات ٧ - ١٠).

تلخص هذه الآيات في كلات قليلة، أن الناس سيكونون يوم القيامة «أزواجا ثلاثة»، وتقدم أيضا توضيحا مختصرا لكل زوج: فالزوج الأول منها ﴿وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة﴾ والزوج الثاني ﴿وأصحاب المشأمة ما أصحاب المشأمة﴾ والزوج الثالث ﴿والسابقون ﴾.

وبعد هذا التلخيص الموجز للأصناف الثلاثة، تبدأ السورة في تفصيل مصير كل صنف منها، وما يلقاه من نعيم أو عذاب. وجاء وصف ما يخص كل صنف مستقلا على حدة، مفصلا أوفى تفصيل.. وسيأتي توضيح ذلك إن شاء الله في موضعه بالباب الثالث الخاص بالمعالم القرآنية للموضوع الصحفى.

معلم قرآني آخر يقدم نموذجا واضحا لمقدمة الملخص، يتمثل في قوله تعالى في بداية قصة أصحاب الكهف: ﴿أَم حسبت أَن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجبا \* اذ أوى الفتية الى الكهف فقالوا ربنا آتنا من لدنك رحمة وهيء لنا من أمرنا رشدا \* فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عددا \* ثم بعثناهم لنعلم أي الحزبين أحصى لما لبثوا أمدا ﴾

ذلك تلخيص يحمل قصة أصحاب الكهف، ويرسم

خطوطها الرئيسية العريضة، ومنه نعرف باختصار أن أصحاب الكهف والرقيم هم فتية مؤمنون أووا الى الكهف، وأنهم ناموا فيه سنين معدودة، ثم بعثوا من رقدتهم الطويلة، وأنه كان هناك فريقان يتجادلان في شأنهم. وبعد هذا التلخيص المشوق للقصة، بأخذ السياق في تقديم عرض مفصل لكل نقطة من النقاط التي لخصتها تلك المقدمة، وتتناول تشاورهم قبل دخولهم الكهف، وحالتهم بعد دخوله، ونومهم ويقظتهم، وارسالهم واحدا منهم ليشتري لهم طعاما، وكشفه في المدينة وعودته، وموتهم، وبناء المسجد عليهم، واختلاف القوم في أمرهم.. الخ<sup>(٣٠)</sup>. **ومن ذلك يتضح** أن التلخيص الذي جاء في بداية القصة، هو من نوع (المقدمة الملخص) التي تشد السامع أو القارىء، وتشوقه الى معرفة تفاصيل تلك النقاط التي أجملتها المقدمة، والتي أوردها السياق القرآني بعد ذلك من بدء القصة الى نهايتها.. وسنرى توضيح ذلك ان شاء الله عندما نعود مرة أخرى الى تناول تلك القصة في موضعها بالباب الثالث والخاص بالمعالم القرآنية للموضوع الصحفي.

#### \* \* \* ثامنا: مقدمة الحوار: Dialogue Lead

تقوم هذه المقدمة على أساس بدء المادة الصحفية، محاورة تدور بين شخصين أو أكثر، بشرط أن تكون تلك الحاورة هي الحور الأساسي الني تدور حوله المادة الصحفية، أو يكون في ابرازها دلالة على اتجاه معين، أو أن يكون الحوار غريبا في حد ذاته.. على أن تكون لغة

<sup>(</sup>٣٠) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ١٤٩.

الحوار قوية، ومعبرة، ومؤثرة في ألفاظها، بحيث تترك في القارىء أثرا يفتح شهيته لقراءة المادة الصحفية (٣١).

المعالم القرآنية التي يرد فيها الحوار كثيرة في القصص القرآني، وقد ضربت بسهم وافر فيه، لأن الحوار يمد تلك القصص بالحياة والحركة، والتلوين والتنويع، وبدونه تصبح القصة لا حركة فيها. وسنعود ان شاء الله الى تناول موضوع الحوار ومعالمه القرآنية وأهميته في القرآن الكريم في فصل قادم.

ومن المعالم القرآنية في مجال مقدمة الحوار، تلك الحاورة القوية التي دارت بين أبو الأنبياء ابراهيم عليه السلام، مع ملك في أيامه، وتضمنتها آية واحدة في قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ اللّٰهِ اللّٰكِ، اذ قال الذي حاج ابراهيم في ربه أن آتاه الله الملك، اذ قال ابراهيم ربي الذي يحيي وعيت قال أنا أحيي وأميت قال ابراهيم فان الله يأتي بالشمس من المشرق فآت بها من المغرب فبهت الذي كفر والله لا يهدي القوم الظالمين﴾.

(سورة البقرة آية ٢٥٨).

والحوار فيه تعجيب للسامع من أمر هذا الكافر الذي يجادل ابراهيم عليه السلام في وجود الله وقدرته، حين قال له ابراهيم مستدلا على وجود الله: ان ربي هو الذي يخلق الحياة والموت في الأجساد، فهو وحده رب العالمين. فقال له ذلك الطاغية: وأنا أيضا أحيي وأميت. وقد روي أنه دعا برجلين حكم عليها بالاعدام، فأمر بقتل أحدها فقال: هذا قتلته، وأمر باطلاق الآخر وقال: هذا أحييته. ولما رأى

<sup>(</sup>٣١) من الخبر الى الموضوع الصحفى (جلال الدين الحامصي) مصدر سابق ص ١٣٣٠.

ابراهيم حماقته ومشاغبته في الدليل، عدل الى دليل آخر أجدى وأروع وأشد إفحاماً، وقال له فهذه الشمس تطلع كل يوم من المشرق بأمر الله ومشيئته، فأطلعها من المغرب بقدرتك وسلطانك. فأخرس ذلك الفاجر بالحجة القاطعة، وأصبح مبهوتا دهشا لا يستطيع الجواب، لأن الله سبحانه وتعالى لا يلهم الظالمين الحجة والبيان والبرهان في مقام المناظرة والمحاورة بخلاف أوليائه المتقين (٣٢).

وواضح أن هذه المحاورة الموجزة السريعة، التي تضمنتها آية قرآنية واحدة، كانت لغتها قوية معبرة، وألفاظها مؤثرة تفيض بالحركة والحياة، والمشهد فيها حاضر يملأ الأسماع والأبصار بكل أشخاصه، وبكل خلجة أو خاطرة وقعت فيه.. وكل هذا نما يفتح شهية القارىء للقراءة، ويحفز السامع ويشجعه على مواصلة الاستاع.

#### \* \* \*

### تاسعا: المقدمة الساخرة: Mocking Lead

وهذا النوع من المقدمات يستهل به الصحفي موضوعات النقد اللاذع، أو التي تتناول قضايا أو آراء أو عادات وتقاليد وغيرها، ويريد الحرر الصحفي طرحها أمام الرأي العام بالسخرية من المعارضين لها أو المؤيدين لها واحتقارهم وازدرائهم، أو الذين يتخذون مواقف غريبة غير منطقية منها، لجرد العناد والتمرد والخروج على المألوف أو التمسك

<sup>(</sup>٣٢) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٣ ص ١٦٥.

الحرفي به.. الخ وذلك حتى يتم التجانس بين المقدمة وصلب الموضوع (٣٣).

ومن المعالم القرآنية في هذا المجال قوله تعالى في معرض السخرية من امرأة أبي لهب ﴿وامرأته حمالة الحطب \* في جيدها حبل من مسد﴾. (سورة المسد الآيتان ٤ - ٥)

ولنا أن نتصور مبلغ سخرية القرآن من امرأة معجبة بنفسها، في ذروة المجد والشرف بين قومها، ثم هي أنثى ككل امرأة، يعنيها قبل كل شيء، صورتها ومظهرها في نفوس الناس وقلوبهم، فاذا هي تجد من يمحو عزها وشرفها، ويقبح صورتها حتى يجعلها مجرد حمالة للحطب، بل وأكثر من ذلك يرسم صورتها وكأنها دابة تقاد بحبل من ليف في عنقها (١٣٠). ولنا أن نتصور أيضا مقدار ما تتركه هذه الصورة الزرية المثيرة للسخرية في نفس تلك المرأة التي نوجها أبو لهب، حربا شعواء على النبي عربي كانت تشن مع زوجها أبو لهب، حربا شعواء على النبي عربي الله الدعوة، الحرب المعلنة من أبي لهب وامرأته، وتولى الله سبحانه وتعالى عن رسول الله عرب المعركة أمر المعركة (٥٣٠).

والقرآن الكريم مليء بالمعالم القرآنية التي استهدفت السخرية ليس فقط من أعداء الاسلام من غير المسلمين وحدهم، والما أيضا استهدفت كل مصدر يمكن أن يسيء

<sup>(</sup>٣٣) فن محرير التحفيق الصحفي (محمود أدهم) مصدر برايق ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣٤) عبد الحليم حفني - أسلوب السخرية في القرألُّنُ الكريم (القاهرة ١٩٧٨م) ص٥٥٠٠

<sup>(</sup>٣٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٤٠٠٠.

الى مبادىء الاسلام، حتى ولو كان المصدر نابعا من صفوف المسلمين أنفسهم، في صورة عادات وتقاليد أو خلق لا تقره مبادىء الاسلام وغيرها (٢٦٠). وسنزيد الأمر توضيحا عندما نتحدث عن الكاريكاتور في القرآن الكريم في فصل قادم ان شاء الله.

\* \* \*

#### عاشرا: مقدمة التوجيه المباشر: Direct adress Lead

وهذا النوع من المقدمات يأتي مدخلا مناسبا، للموضوعات التي تقدم للقراء خدمات معينة، أو توجههم الى هدف ما فيه صلاح حالهم ومصلحتهم، حيث تكون المقدمة فيها توجيه مباشر الى القراء (٣٧).

والمعالم القرآنية في هذا الجال كثيرة جدا، ومبثوثة في ثنايا كتاب الله العزيز، وكلها فيها توجيهات ربانية مباشرة للناس كافة، من أجل هدايتهم، وصلاح حالهم في الدنيا والآخرة.. ونقدم فيا يلي عددا من الأمثلة على سبيل الاستشهاد وليس الحصر.. ومن تلك المعالم القرآنية قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالا كثيرا ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ان الله كان عليكم رقيبا﴾

فهذا خطاب موجه مباشرة للناس جميعا بدعوتهم الى

<sup>(</sup>٣٦) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣٧) فن نحرير التحقيق الصحفي (محود أدهم) مصدر سابق ص ٧٠.

تقوى الله، وعبادته وحده لا شريك له، الذي أشأهم من أصل واحد وهو نفس أبيهم آدم، وأوجد من تلك النفس الواحدة زوجها وهي حواء، ونشر وفرق من آدم وحواء خلائق كثيرين ذكورا وإناثاً. وأكد الله سبحانه وتعالى الأمر بتقوى الله – وهي محور التوجيه الرباني المباشر للناس جميعا – في موطنين: في أول الآية، وفي آخرها، ليشبر الى عظم حق الله على عباده. كها قرن تعالى بين التقوى وصلة الرحم، ليدل على أهمية هذه الرابطة الإنسانية. فالناس جميعا من أصل واحد، وهم إخوة في الانسانية والنسب. ولو أدرك الناس هذا لعاشوا في سعادة وأمان، ولما كانت هناك حروب طاحنة مدمرة تلتهب الأخضر واليابس، وتقضي على الكهل والوليد (٣٨).

ومعلم قرآني آخر في مجال مقدمة التوجيه المباشر يتمثل في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الذَّيْنَ آمنُوا كُتَبِ عَلَيْكُم القصاص في القتلى الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى فمن عفي له من أخيه شيء فاتباع بالمعروف وأداء اليه باحسان ذلك تخفيف من ربكم ورحمة فمن أعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب لعلكم تتقون﴾.

(سورة البقرةالآيتان ١٧٨ – ١٧٩).

والنداء، والتوجيه المباشر للذين آمنوا، لينبئهم أن الله تعالى فرض عليهم شريعة القصاص في القتلى، بالتفصيل الذي جاء في الآية الأولى، ويبين حكمة هذه الشريعة في الآية الثانية، ويوقظ فيهم التعقل والتدبر لهذه الحكمة، كها

<sup>(</sup>٣٨) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٤ ص ٢٥٨٠

يستجيش في قلوبهم شعور التقوى. وهو صام الأمن في مجال القتلى والقصاص. والحياة التي في القصاص تنبثق من كف الجناة عن الاعتداء ساعة الابتداء. فالذي يوقن أنه يدفع حياته غنا لحياة من يقتل، جدير به أن يتروى ويفكر ويتردد. كما تنبثق من شفاء صدور أولياء الدم عند وقوع القتل بالفعل، وشفائها من الحقد والرغبة في الثأر. وفي القصاص حياة في معناها الأشمل الأعم، فالاعتداء على حياة فرد اعتداء على الحياة كلها، واعتداء على كل انسان حي، يشترك مع القتيل في سمة الحياة، فاذا كف القصاص حيا، الحياة حياة واحدة، فقد كفه عن الاعتداء على الحياة كلها، واعتداء على العتداء على الحياة كلها، واعتداء على العتداء على الحياة كلها، واعتداء على العتداء على الحياة كلها الأعم، فاذا كف القصاص

كذلك من المعالم القرآنية في هذا الشأن قوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا ان كنتم مؤمنين \* فان لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وان تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون ﴾.

(سورة العقرة ۲۷۸ - ۲۷۹).

ان النص القرآني الموجه مباشرة للذين آمنوا، يعلق اعانهم على ترك ما بقي من الربا. فهم ليسوا بمؤمنين الا أن يتقوا الله ويذروا ما بقي من الربا. فقد ترك لهم ما سلف من الربا، ولم يقرر استرداده منهم، ولا مصادرة أموالهم كلها أو جزء منها بسبب أن الربا كان داخلا فيها. اذ لا تحريم بغير نص، ولا حكم بغير تشريع. والتشريع ينفذ وينشىء آثاره بعد صدوره، فأما الذي سلف فأمره الى الله.. وهذه

<sup>(</sup>٣٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢ ص ١٦٤ - ١٦٥.

صفحة الترغيب، والى جوارها صفحة الترهيب الذي يزلزل القلوب ﴿فان لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله﴾ حرب رهيبة معروفة المصير، مقررة العاقبة، فأين الانسان الضعيف الفاني من تلك القوة الجبارة الساحقة الماحقة. ﴿وان تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون فهي التوبة عن خطيئة الجاهلية التي لا تتعلق بزمان دون زمان، ولا نظام دون نظام، الما هي الانحراف عن شريعة الله ومنهجه متى كان وحيث كان. واسترداد رأس المال مجردا، عدالة لا يظلم فيها دائن ولا مدين، فأما تنمية المال فلها وسائلها الأخرى البريئة النظيفة ('').

وهذا معلم قرآني آخر يتمثل في قوله تعالى: ﴿يا أَيها السَّنِينَ آمنُوا قوا أُنفُسكم وأُهليكم نارا وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ (سورة التحريم آية ٦).

توجيه مباشر يهيب فيه القرآن الكريم بالذين آمنوا ليؤدوا واجبهم في بيوتهم من التربية والتوجيه والتذكير، فيقوا أنفسهم وأهليهم من النار، ويرسم لهم مشهدا من مشاهدها. فان تبعة المؤمن في نفسه وأهله تبعة ثقيلة رهيبة. فالنار هناك وهو متعرض لها هو وأهله، وعليه أن يحول دون نفسه وأهله ودون هذه النار التي تنتظر هناك. إنها نار فظيعة مستعرة، الناس فيها كالحجارة سواء، في مهانة الحجارة، وفي رخص الحجارة، وفي قذف الحجارة. وما أشده عذابا هذا أفظعها نارا هذه التي توقد بالحجارة وما أشده عذابا هذا

<sup>(</sup>٤٠) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٣ ص ٣٣٠ - ٣٣٢ .

الذي يجمع الى شدة اللذع المهانة والحقارة. وكل ما بها ويلامسها فظيع رهيب. عليها ملائكة غلاظ شداد تتناسب طبيعتهم مع طبيعة العذاب الذي هم به موكلون، ومن خصائصهم طاعة الله فيا يأمرهم، والقدرة على النهوض بما يأمرهم وعلى المؤمن أن يقي نفسه وأن يقي أهله من هذه النار، وعليه أن يجول بينها وبينهم قبل أن تضيع الفرصة ولا ينفع الاعتذار (١٠٠).

#### \* \* \*

#### حادي عشر: مقدمة الغرابة: Curiosity Lead

وهي تعتمد على عنصر الغرابة في الحدث، أو ما يشير الى مفارقة غير عادية، أو حدث نادر الحدوث (٢٠٠).

والمعالم القرآنية في هذا الجال كثيرة جدا، ومنها قوله تعالى: ﴿يَا زَكْرِيا انَا نَبْشُرُكُ بَعْلام اسمه يحيى لم نجعل له من قبل سميا \* قال رب أنى يكون لي غلام وكانت امرأتي عاقرا وقد بلغت من الكير عتباً ﴾.

(سورة مريم آية ٧ - ٨)

ووجه العجب والغرابة في هذا الحدث، وندرة حدوثه، هو ولادة العاقر من بعلها الشيخ. فالله سبحانه وتعالى، ينادي عبده من الملا الأعلى ﴿يا زكريا﴾ ويعجل له البشرى بالغلام، ويغمره بالعطف فيختار للغلام اسم فذ غير مسبوق.. وكأنما أفاق زكريا من غمرة الرغبة وحرارة الرجاء، على هذه الاستجابة القريبة للدعاء، فاذا هو يواجه

<sup>(</sup>٤١) في طلال الفران، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٦١٧ - ٣٦١٨.

<sup>(</sup>٤٢) م الخبر الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٤.

الواقع .. انه رجل شيخ بلغ من الكبر عتيا. وهن عظمة واشتعل شيبه ، وامرأته عاقر لم تلد له في فتوته وصباه ، فكيف يا ترى سيكون له غلام ؟ انه لبريد أن يطمئن ، ويعرف الوسيلة التي يرزقه الله بها هذا الغلام. انه يواجه الواقع ، ويواجه معه وعد الله ، وانه ليثق بالوعد ، ولكنه يريد أن يعرف . كيف يكون تحقيقه ، مع ذلك الواقع الذي يواجهه ليطمئن قلبه . وهي حالة نفسية طبيعية في مثل موقف زكريا عليه السلام النبي الصالح الذي لا يملك أن يغفل الواقع ، فيشتاق أن يعرف كيف يغيره الله (٢٤) .

وهذا معلم قرآني آخر يعبر عن مقدمة الغرابة يتمثل في قوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب مريم اذ انتبذت من أهلها مكانا شرقيا \* فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا اليها روحنا فتمثل لها بشرا سويا \* قالت اني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيا \* قال انما أنا رسول ربك لأهب لك غلاما زكيا \* قالت أنى يكون لي غلام ولم يسني بشر ولم أك بغياً \* .

فهذا حدث أعجب وأغرب من سابقه، ووجه العجب والغرابة فيه هو ولادة العذراء من غير بعل، فاذا تم التجاوز عن حادث خلق الانسان أصلا وانشائه على هذه الصورة، فان حادث ولادة عيسى بن مريم يكون أعجب ما شهدته البشرية في تاريخها كله، ويكون حادثا فذا لا نظير له من قبله ولا من بعده.. ونظرا لغرابة الحادث وضخامته، فقد عز على فرق من الناس أن تتصوره على طبيعته، وأن

<sup>(</sup>٤٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٦ ص ٢٣٠٢ - ٢٣٠٤.

تدرك الحكمة في ابرازه فجعلت تضفي على عيسى بن مريم عليه السلام، صفات ألوهية، وتصوغ حول مولده الخرافات والأساطير، وتعكس الحكمة من خلقه على هذا النحو العجيب - وهي اثبات القدرة الالهية التي لا تتقيد - تعكسها فتشوه عقيدة التوحيد.. والقرآن هنا يقص كيف وقعت هذه العجيبة ويبرز دلالتها الحقيقية، وينفي تلك الخرافات والأساطير(13).

ويتصل بالمعلم السابق أيضا حدث عجيب آخر في قوله تعالى: ﴿فَأَجَاءِهَا الحَاضِ الى جَدْعِ النَّحْلَةُ قَالَتَ يَا لَيَتْنِي مَتْ قَبْلُ هَذَا وَكُنْتُ نَسِياً منسياً \* فَنَادَاهَا مِن تَحْتَهَا أَلَا تَحْرَنِي قَد جعل ربك تحتك سريا \* وهزي اليك بجدع النَّحْلَةُ تَساقط عليك رطبا جنيا \* فكلي واشربي وقري عينا فاما ترين من البشر أحدا فقولي اني نذرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم انسيا﴾. (سورة مريم آية ٢٣ - ٢٦).

يالله! طفل ولد اللحظة يناديها من تحتها، يطمئن قلبها، ويصلها بربها، ويرشدها الى طعامها وشرابها، ويدلها على حجتها وبرهانها(١٤٥).

كذلك يتصل بكل ما سبق قوله تعالى: ﴿ فأشارت اليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبيا \* قال افي عبد الله أتاني الكتاب وجعلني نبيا \* وجعلني مباركا أين ما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا \* وبرا بوالدتي ولم

<sup>(</sup>٤٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٠٤ - ٢٣٠٥.

<sup>(</sup>٤٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٠٧.

فهاذا تقول فى العجب الذي ساورهم وهم يرون عذراء تواجههم بطفل، ثم تسخر بمن يستنكرون فعلتها فتصمت وتشير لهم الى الطفل ليسألوه عن سرها. ولكن ها هي ذي الخارقة العجيبة تقع، فيعلن لهم عبوديته لله، وأن الله جعله نبيا، وبارك فيه، وأوصاه بالصلاة والزكاة مدة حياته، والبر بوالدته والتواضع مع عشيرته (11).

واليك معلم قرآني آخر في نفس هذا الجال يتمثل في قوله تعالى: ﴿وان يونس لمن المرسلين \* اذ أبق الى الفلك المشحون \* فساهم فكان من المدحضين \* فالتقمه الحوت وهو مليم \* فلولا أنه كان من المسبحين \* للبث في بطنه الى يوم يبعثون \* فنبذناه بالعراء وهو سقيم \* وأنبتنا عليه شجرة من يقطين ﴾ . (سورة الصافات الآيات ١٣٩ – ١٤٦).

وتذكر الروايات أن يونس عليه السلام قد ضاق صدرا بتكذيب قومه، فأنذرهم بعذاب قريب، وغادرهم مغضبا لأنهم كذبوه. فقاده الغضب الى شاطىء البحر حيث ركب سفينة مشحونة، فناوأتها الرياح والأمواج، وكان هذا ايذانا عند القوم بأن من بين الركاب راكبا مغضوبا عليه، لأنه ارتكب خطيئة، وأنه لا بد من أن يلقى في الماء لتنجو السفينة من الغرق. فاقترعوا على من يلقونه من السفينة فخرجت القرعة على يونس عليه السلام. فألقوه في البحر، فابتلعه الحوت وهو آت بما يلام عليه، من تخليه عن المهمة التي

<sup>(</sup>٤٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٠٨.

أرسله الله بها، وترك قومه مغاضبا لهم، وخروجه بغير اذن من ربه. ولولا أنه كان من الذاكرين لله كثيرا في حياته، لبقي في بطن الحوت الى يوم القيامة، وأصبح بطنه قبرا له فلم ينج أبدا. ولكنه سبح الله وهو في بطن الحوت، واستغفره، وذكر أنه كان من الظالمين. فاستجاب الله تضرعه ونداءه فلفظه الحوت من بطنه على الشاطىء بالأرض الفضاء التي لا شجر فيها ولا ظل، وهوسقيم مريض ما ناله من الكرب. وأنبتنا فوقه شجرة لتظلله، وتقيه حر الشمس، وهي شجرة القرع ذات الأوراق العريضة، وتمنع عنه الذباب الذي يقال انه لا يقرب هذه الشجرة، وكان هذا من تدبير الله ولطفه، فان لحم يونس عليه السلام لما خرج من بطن الحوت كان لا مجتمل الذباب، فلما استكمل خرج من بطن الحوت كان لا مجتمل الذباب، فلما استكمل قوته وعافيته، رده الله الى قومه الذين هرب منهم، فأمنوا بعد أن شاهدوا امارات العذاب الذي وعدوا به، فأمنوا بعد أن شاهدوا امارات العذاب الذي وعدوا به، فأبقاهم بعد أن شاهدوا امارات العذاب الذي وعدوا به، فأبقاهم الله تعالى ممتعين في الدنيا الى حين انقضاء آجالهم (١٤).

وواضح أن هذه القصة - التي لحمتها وسداها الحقيقة الخالصة، لأنها كلام الله سبحانه وتعالى، ومن أصدق من الله قيلا - تعتمد على الغرابة والمفارقات غير العادية، والأحداث التي نادرا ما تقع، ولكنها قدرة الله تعالى الذي لا يعجزه شيء.

\* \* \*

<sup>(</sup>٤٧) في طلال الفرآن، مصدر سابق، حـ ٢٣ ص ٢٩٩٨ - ٢٩٩٩ وكدلك صفوة المفاسر مصدر سابق، حـ ٢٣ ص ٤٤.

#### ثانى عشر: مقدمة الجاز: Metaphor Lead

وهي المقدمة التي تعتمد على استخدام الكلبات بمعان مجازية، وليس بمعناها الحرفي (١٨). مع المهارة في تخير العلاقة بين المعنى المجازي والمعنى الأصلي، مجيث يكون الجاز مصورا للمعنى المقصود خير تصوير (١١).

والمعالم القرآنية في هذا الجال كثيرة في القرآن الكريم ومنها قوله تعالى: ﴿واسأل القرية التي كنا فيها والعير التي أقبلنا فيها وانا لصادقون﴾ (سورة يوسف الآية ٨٢) والمعنى: اسأل أهل القرية التي كنا فيها - وهي عاصمة مصر - والقرية اسم للمدينة الكبيرة، واسأل أيضا القوم الذين جئنا معهم في القافلة (٥٠٠). «واسأل القرية » مجاز مرسل علاقته المحلية (١٠٥). والجاز المرسل، كلمة استعملت في غير معناها الأصلي لعلاقة غير المشابهة مع قرينه مانعة من ارادة المعنى الأصلي. وعلاقته المحلية لأن المقصود به في الآية الكريمة من في هذه القرية من أهلها. فهو مجاز أطلق فيه الكريمة من في هذه القرية من أهلها. فهو مجاز أطلق فيه الحل وأريد الحال، فالعلاقة المحلية (٢٥٠). «والعير » مجاز مرسل علاقته المحلية، اذ أن العير لا تسأل، واغا يسأل أهل العبر أو من كان في العير.

<sup>(</sup>٤٨) في الخير الصحفي (فاروق أبو زيد) مصدر سابق ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٤٩) على الجارم ومصطّفى أمين - البلاغة الواصحة (الفاهرة ١٩٦٩ م، الطبعه الحادبة عشرة) ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٥٠) في ظلال الفرآن ،مصدر سابق، جـ ١٣ ص ٢٠٢٥ وكذلك صفوة النفاسير، مصدر سابق جـ ١٣ ص ٢٠٢٥

<sup>(</sup>٥١) صفوة التعاسر، مصدر سابق، جـ ١٣ ص ٦٦٠

<sup>(</sup>٥٢) البلاعة الواصحة (على الجارم ومصطفى أمين) مصدر سابق ص١١٠٠

ومعلم قرآني آخر هو قوله تعالى: ﴿وَمُ مَن قريسة أَهلَكناها فَجَاءها بأسنا بياتا أو هم قائلون﴾ (سورة الأعراف آية ٤) أي وكثير من القرى أهلكناها والمراد بالقرية أهلها، فجاءها عذابنا ليلا أو في وقت القيلولة وهي النوم وسط النهار (٥٣). وهو مجاز مرسل علاقته المحلية لأن الملاك لا يقصد به القرية ذاتها ولكن يقصد به أهل القرية أو من فيها.

وقوله تعالى على لسان فرعون ﴿يا هامان ابن لي صرحا لعلي أبلغ الأسباب﴾ (سورة غافر آية ٣٦) وفي هذا مجاز عقلي، حيث أسند الفعل الى غير ما هو له. فالجاز العقلي هو اسناد الفعل أو ما في معناه الى غير ما هو له لعلاقة مع قرينة مانعة من ارادة الاسناد الحقيقي، وواضح أن (هامان) لن يباشر البناء بنفسه، ولكن سيكون سببا في أمر البنائين بذلك (١٥٠).

وقوله تعالى ﴿وجعلنا آية النهار مبصرة لتبتغوا فضلا من ربكم ولتعلموا عدد السنين والحساب﴾ (سورة الاسراء آية ١٢). أي وجعلنا النهار مضيئا مشرقا بالنور، ليحصل به الابصار، ولتطلبوا في النهار أسباب معايشكم، ولتعلموا عدد الأيام والشهور بتعاقب الليل والنهار (٥٥).

وفي هذه الآية مجاز عقلى في ﴿آية النهار مبصرة ﴾ لأن

<sup>(</sup>۵۳) صفوة التماسير، مصدر سابق جـ ٨ ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>٥٤) محمد علي أبو حمدة – فن الكتابة والتعبير (عبان - الطبعة الأولى ١٩٨١م) ص ١٨١ وكذلك البلاغة الواضحة (علي الجارم ومصطفى أمين) مصدر سابق ص ١١٧٠.

<sup>(</sup>٥٥) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جد ١٦ ص ١٥٤.

النهار لا يبصر بل يبصر فيه، فهو من اسناد الشيء الى زمانه (٥٦). فالجاز العقلي - كها سبق ذكره - هو اسناد الفعل أو ما في معناه الى غير ما هو له لعلاقة مع قرينة ما نعة من ارادة الاسناد الحقيقى.

وقوله تعالى: ﴿واذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمرناها تدميرا﴾ (سورة الاسراء آية ١٦) أي واذا أردنا هلاك قوم من الأقوام أمرنا المتنعمين فيها، والقادة والرؤساء بالطاعة على لسان رسلنا، فعصوا أمرنا وخرجوا عن طاعتنا، وفسقوا وفجروا، فوجب عليهم العذاب بالفسق والطغيان، فأهلكناهم اهلاكا مريعا(٥٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿إن الذين يبايعونك الله يبايعون الله يد الله فوق أيديهم﴾ (سورة الفتح آية ١٠) وهو مجاز علاقته السببية، لأن اطلاق اليد تعني القوة وهي مسببة للقدرة. والمعنى أن الله حاضر معهم، يسمع أقوالهم ويرى مكانهم، ويعلم ضائرهم وظواهرهم، فهو تعالى المبايع بواسطة رسوله (١٥٠). فالرسول آلية ، حين يضع يده في أيديهم مبايعا، فانما يبايع عن الله، وهو تصوير جليل للبيعة بينهم وبين رسول الله آلية ، فالواحد منهم يشعر وهو يضع يده في يده، أن يد الله فوق أيديهم، فالله حاضر البيعة، والله صاحبها،

<sup>(</sup>٥٦) نفس المصدر السابق ص١٥٦٠

<sup>(</sup>۵۷) نفس المصدر السابق ص ۱۵۶ - ۱۵۰۰

## والله آخذها، ويده فوق أيدي المتبايعين (٥٦).

\* \* \*

ان أنواع المقدمات التي تحدثنا عنها فيا سبق، وقدمنا لها المعالم القرآنية، التي تعبر عنها أصدق تعبير وأنقاه، لأنها كلام الله سبحانه وتعالى.. ليست هي كل أنواع المقدمات التي تجذب القارىء وتشجعه على القراءة، فهناك أنواع أخرى كثيرة، ولها مسميات عديدة، كها أنه يكن استخدام أكثر من نوع منها في مقدمة يتطلبها الموضوع.. وسنرى أنواعا أخرى من المقدمات عندما نتعرض للمعالم القرآنية الخاصة بالموضوع الصحفي في الباب الثالث.. ويبقى بعد ذلك أن نستعرض (معالم قرآنية للمدخل الملفت المثير للانتباه) وهو أيضا يستهدف تحقيق نفس الغرض الذي تستهدفه المقدمات من جذب القارىء للقراءة، وتشويقه الى متابعة المادة الصحفية التي تلي المقدمة حتى نهايتها. وهذا هو موضوع الفصل التالي.

<sup>(</sup>٥٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٣٣٢٠.

## الفصّ لالشَّالِث

# المَدْخَل المشِير للانْتبَاه THE EYE - CATCHING LEAD

ان النجاح في صياغة مقدمة المادة الصحفية، وجعلها نابضة بالحركة والحياة، لا يتوقف فقط على أنواع مقدمات الأخبار البسيطة، أو الأخبار الطويلة، والموضوعات الصحفية الكبيرة، التي سبق تناولها في الفصلين السابقين، وانما يكون النجاح أيضا في اجادة البداية، والبراعة في صياغة الاستهلال أو المدخل الخاص بتلك المادة الصحفية، اذا وفق الكاتب في جعله «يناسب الحال المتكلم فيه، ويشير الى ما سيق الكلام لأجله(۱) » وأن يكون جميلا جذابا، مثيرا للانتباه والترقب، محركا للاحساس الجالي، ومثيرا أيضا للاهتام بما يتضمنه من مشكلات الناس وهمومهم، وكلها مداخل الى نفوس الناس، ومفاتيح لعقولهم وأفكارهم(۱). لتحريكها وتشجيعها على متابعة المادة الصحفية وقراءتها حتى النهاية.

وقد «قال أهل البيان من البلاغة حسن الابتداء، وهو أن يتأنق في أول الكلام لأنه أول ما يقرع السمع، فان كان محررا أقبل السامع على الكلام ووعاه، والا أعرض عنه ولو كان الباقي في نهاية الحسن. فينبغي أن يؤتى فيه بأعذب اللفظ وأجزله، وأرقه وأسلسله، وأحسنه نظها

<sup>(</sup>۱) الامام جلال الدين السوطي الشافعي - الاتقان في علوم القرآن (ببروت ١٩٧٩ م) جـ ٢ ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) النظربة الاسلامية في الاعلام والعلاقات العامة (زين العابدين الركابي) مصدر ساس ص٣١٣.

وسبكا، وأصحه معنى، وأوضحه وأخلاه من التعقيد، والتقديم والتأخير الملبس أو الذي لا يناسب "(1).

والمعالم القرآنية الخاصة بالبدايات الجيدة، أو الاستهلال الحسن، أو المدخل المثير للانتباه والاهتام، والحركة للوعي والملفتة للنظر كثيرة لا تنتهي.. «وقد أتت جميع فواتح السور (القرآنية) على أحسن الوجوه، وأبلغها وأكملها، كالتحميدات، وحروف الهجاء، والنداء، وغير ذلك (1) ».

فقد افتتح الله سبحانه وتعالى سور القرآن بعشرة أنواع من الكلام، ولا يخرج شيء من السور عنها(٥)، وهي كما يلي:

(۱) الاستفتاح بالثناء عليه تعالى: والثناء قسمان: اثبات لصفات المدح.. ونفى وتنزيه من صفات النقص.

فالأول: الاثبات نحو ﴿الحمد شه في خمس سور هي: الفاتحة، والأنعام، والكهف، وسبأ، وفاطر، و ﴿تبارك في سورتين هما: الفرقان، والملك.

والثاني: التنزيه والتسبيح في سبع سور هي: الاسراء، والحديد، والحشر، والصف، والجمعة، والتغابن، والأعلى.

(٢) الاستفتاح بحروف التهجى: وقد بدأت تسع وعشرون سورة

<sup>(</sup>٣) الاتقان في علوم الفرآن (الامام جلال الدين السيوطي الشامعي) مصدر سابق جـ ٣ ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق ونفس الجزء والصفحة.

<sup>(</sup>٥) أنظر البرهان في علوم القرآن للامام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركتي (تحقيق أبو الفصل ابراهيم) الطبعة الثالثة - دار الفكر ١٤٠٠هـ - ١٩٨٠ م) الجرء الأول من صفحة ١٦٠ حتى صفحة ١٨٠ وكذلك الاتقان في علوم القرآن المصدر السابق حـ٢ ص ١٠٥ وص ١٠٠٠.

- بحروف التهجي مثل: الم، المص، المر، كهيعص، طه، طس، طسم، حم، ق، ن، ص. وغير ذلك.
- (٣) الاستفتاح بالنداء: جاء ذلك في عشر سور.. منها خمس سور بدأت بنداء الرسول عَلَيْكُ وهي: الأحزاب، والطلاق، والتحريم، والمزمل، والمحدثر.. وخمس بدأت بنداء الأمة هي: النساء، والمائدة، والحجرات، والمتحنة.
- 2) الاستفتاح بالجمل الخبرية: وقد جاء ذلك في ثلاث وعشرين سورة هي: الأنفال ﴿يسألونك عن الأنفال﴾، والتوبة ﴿براءة من الله ورسوله﴾، والنحل ﴿أَقَى أَمر الله فيلا تستعجلوه﴾ والأنبياء ﴿اقترب للناس حسابه ﴾ والمؤمنون ﴿قد أفلح المؤمنون ﴾ والنور ﴿وتزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴾، وعمد ﴿الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ﴾، والفتح ﴿انا فتحنا لك فتحا مبينا ﴾، والقمر ﴿اقتربت الساعة وانشق القمر ﴾، والرحمن ﴿الرحمن علم القرآن ﴾، والجادلة ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها ﴾ والحاقة ﴿الحاقة ما الحاقة والمعارج ﴿سأل سائل بعذاب واقع ﴾، ونوح ﴿انا أرسلنا نوحا بهذا البلد ﴾ وعبس ﴿عبس وتولى ﴾ والقدر ﴿انا أنزلناه في ليلة القدر ﴾ والبينة ﴿لم يكن الدنين كفروا من أهل الكتاب والكوثر ﴿انا أعطناك الكوثر ﴾.
- (a) الاستفتاح بالقسم: وجاء ذلك في خمس عشرة سورة هي: والصافات، والذاريات، والطور، والنجم، والمرسلات، والنازعات، والسماء ذات البروج، والسماء والطهارة، والقمر، والشمس،

- والليل، والضحى، والتين والزيتون، والعاديات، والعصر.
- (٦) الاستفتاح بالشرط: في سبع سور هي: الواقعة ﴿اذا وقعت الواقعة﴾ والمنافقون ﴿اذا جاءك المنافقون﴾ والتكوير ﴿اذا الشمس كورت﴾ والانشقاق ﴿اذا الساء انفطرت﴾ والانشقاق ﴿اذا الساء انشقت﴾ والزلزلة ﴿اذا زلزلت الأرض﴾ والنصر ﴿اذا جاء نصر الله والفتح﴾.
- (v) الاستفتاح بالأمر: في ست سور هي: الجن ﴿قل أوحي الي﴾ والعلق ﴿اقرأ باسم ربك﴾ والكافرون ﴿قل يا أيها الكافرون﴾ والاخلاص ﴿قل هو الله أحد﴾ والفلق ﴿قل أعوذ برب الفلق﴾ والناس ﴿قل أعوذ برب الناس﴾.
- (A) الاستفتاح بالاستفهام (۱): في ست سور وهي: الانسان ﴿ هل أتى على الانسان ﴾ والنبأ ﴿ عم يتساءلون ﴾ والغاشية ﴿ هل أتاك حديث الغاشية ﴾ والشرح ﴿ ألم نشرح لك صدرك ﴾ والفيل ﴿ ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل ﴾ والماعون ﴿ أرأيت الذي بكذب بالدين ﴾ .
- (٩) الاستفتاح بالدعاء: في ثلاث سور هي: المطففين ﴿ويل للمطففين﴾ والهمزة ﴿ويل لكل همزة لمزة ﴾ والمسد ﴿تبت يدا أبي لهب وتب﴾.
- (١٠) الاستفتاح بالتعليل: في موضع واحد هو سورة قريش ﴿لايلاف قريش﴾.

\* \* \*

<sup>(</sup>٦) أنظر ما سبق أن فدمناه في الفصل الثاني نحت بند (بابيا ممدمة السؤال) فميه نمصيل واف.

ونتأمل فيا يلي نماذج من المعالم القرآنية لبعض تلك الأنواع التي افتتح الله تعالى بها سور القرآن الكريم، لنرى ما فيها من اعجاز جميل مثير للانتباه محفز على الترقب، محرك للاحساس الجهالي، ومثير للاهتام أيضا بما يتضمنه من مشكلات الناس وهمومهم، وكلها مداخل الى نفوس الناس، ومفاتيح لعقولهم وأفكارهم كها سبق ذكره..

#### الاستفتاح بالثناء عليه تعالى:

أحد وجوه تلك المعالم القرآنية، للبدايات الملفتة الجاذبة للانتباه الانساني، استفتاح بعض السور القرآنية بالثناء عليه جل وعلا.. والثناء قسمان: القسم الأول اثبات لصفات المدح تحو ﴿ الحمد لله ﴾ ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض وجعل الظلمات والنور.. ﴾

تبدأ السورة بالحمد لله، ثناء عليه، وتسبيحا له، واعترافا بأحقيته للحمد والثناء، على ألوهيته المتجلية في الخلق والانشاء.. بذلك تصل بين الألوهية المحمودة وخصيصتها الأولى.. الخلق.. وتبدأ بالخلق في أضخم مجال الوجود.. الساوات والأرض.. ثم في أضخم الظواهر الناشئة عن خلق الساوات والأرض وفق تدبير مقصود.. الظلمات والنور.. فهي اللمسة العريضة التي تشمل الأجرام الضخمة في الكون المنظور، والمسافات الهائلة بين تلك الأجرام والظواهر الشاملة الناشئة عن دورانها في الأفلاك(٧).

وقوله تعالى: ﴿الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا \* قيما لينذر بأسا شديدا من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرا حسنا﴾ (سورة الكهف الآيتان ١ - ٢).

<sup>(</sup>٧) في ظلال المرآن، مصدر سابق جـ ٧ ص ١٠٣٠.

بدء فيه استقامة، وفيه صرامة، وفيه حمد لله على انزاله الكتاب وعلى عبده بهذه الاستقامة، ولا عوج فيه ولا التواء، ولا مداراة ولا مداورة. ومنذ الآية الأولى تتضح المعالم فلا لبس في العقيدة ولا غموض: الله هو الذي أنزل الكتاب، والحمد له على تنزيله، ومحمد هو عبد الله فالكل اذن عبيد، وليس لله من ولد ولا شريك، والكتاب لا عوج له «قيما » يتكرر معنى الاستقامة مرة عن طريق نفي العوج، ومرة عن طريق اثبات الاستقامة، توكيدا لهذا المعنى وتشديدا فيه (١٨).

ومعلم آخر هو قوله تعالى: ﴿الحمد لله فاطر الساوات والأرض جاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في الخلق ما يشاء ان الله على كل شيء قدير﴾. (سورة فاطر آية ١)

تبدأ السورة بتقديم الحمد لله، فهي سورة قوامها توجيه القلب الى الله، وايقاظه لرؤية آلائة واستشعار رحمته وفضله، وتجلي بدائع صنعته الدالة على الخلق والابداع. فهو منشيء الخلائق الهائلة، وأقربها الينا الأرض والساء والحديث في السورة أيضا يتردد حول الرسل والوحي وما أنزل الله من الحق، والملائكة هم رسل الله بالوحي الى من يختاره من عباده في الأرض. ومن ثم يذكر الله الملائكة بصفتهم رسلاً عقب ذكره لخلق الساوات والأرض. ولأول مرة نجد وصفاً للملائكة يختص بهيئتهم وبتكوينهم الخلقي ﴿ أولى أجنحة مثنى وثلاث ورباع ﴾ وهو وصف لا عثلهم للتصور، لأننا لا نعرف كيف هم، ولا كيف أجنحتهم هذه، ولا على الا الوقوف عند هذا الوصف دون تصور معين له.. فأن الانسان لا يعرف الا شكل الجناحين للطائر، والله سبحانه وتعالى ﴿ يزيد في الخلق ما يشاء ان الله على كل شيء قدير ﴾ (١).

<sup>(</sup>٨) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٥ ص ٢٢٥٩.

<sup>(</sup>٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٢٩٢٠ - ٢٩٢١.

وفي اطار القسم الأول وهو اثبات لصفات المدح، يوجد في القرآن الكريم سورتان افتتحها الله بتمجيده وتعظيمه، وعبر عن ذلك بكلمة الكريم سورتان افتتحها الله بتمجيده وتعظيمه، وعبر عن ذلك بكلمة وتبارك المدالة على الاختصاص بمعاني السمو المطلق في الذات والصفات، وبمعاني الكثرة والزيادة في الفضل والاحسان. ولفضل الله على عبده مظهران: هذا الكون الذي خلقه وأبدعه وأودع فيه من الأسرار والمنافع ما تقف العقول دون الاحاطة به.. وهذا الكتاب المتلو الذي ختم الله به رسالاته وأنزله على عبده محمد والله على عبده محمد والله على عبده محمد والله على الله يقرؤه صامت ينظر فيه الانسان فيعرف ويؤمن وينتفع، وكتاب متلو يقرؤه ومستودعات هي للانسان مسخرات. وقد أنزل في لفت الانظار الى الكتاب سورة (الفرقان) وبدأها بكلمة التمجيد والتعظيم (تبارك الذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا) .. وأنزل في لفت الأنظار الى الكتاب الكوني سورة (الملك) وبدأها بتلك الكلمة نفسها الأنظار الى الكتاب الكوني سورة (الملك) وبدأها بتلك الكلمة نفسها الأنظار الى الكتاب الكوني سورة (الملك) وبدأها بتلك الكلمة نفسها الأنظار الى الكتاب الكوني سورة (الملك) وبدأها بتلك الكلمة نفسها «تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير) (۱۰۰).

أما القسم الثاني ضمن اطار الاستفتاح بالثناء، فهو الخاص بالتنزيه والتسبيح، وقد وردت في سبع سور كها سبق ايضاحه، ومنها قوله تعالى في استفتاح سورة الاسراء ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الأقصى الذي باركنا حوله﴾.

حيث تبدأ السورة بتسبيح الله، أليق حركة نفسية تتسق مع جو الاسراء اللطيف، وأليق صلة بين العبد والرب في ذلك الأفسق الوضيء (۱۱۰)، والمعنى تنزه وتقدس عا لا يليق بجلاله، الله العلي الشأن الذي انتقل بعبده ونبيه محمد عَنِالله، في جزء من الليل من مكة المكرمة

<sup>(</sup>١٠) محمود شلتوب – الى الفرأن الكريم (الفاهرة بدون تاريخ) ص ١٤٨ – ١٤٩.

<sup>(</sup>١١) في طلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٣٢١١.

الى بيت المقدس وكانت مسيرة أربعين ليلة، وذلك أبلغ في القدرة والاعجاز، ولهذا كان بدء السورة بلفظ ﴿سبحان﴾ الدالة على كمال القدرة، وبالغ الحكمة، ونهاية تنزهه تعالى عن صفات المخلوقين (١٣).

وكذلك قوله تعالى في استفتاح سورة (الحديد): ﴿سبح لله ما في الساوات والأرض وهو العزيز الحكيم﴾. هكذا ينطلق النص القرآني الكريم في مفتتح السورة، فتتجاوب أرجاء الوجود كله بالتسبيح لله (٢٠٠).

وأيضا قوله تعالى في استفتاح سورة (الحشر): ﴿سبح لله ما في الساوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم \* هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ما ظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين فاعتبروا يا أولي الأبصار ﴾.

بهذه الحقيقة التي وقعت وكانت في الوجود، حقيقة تسبيح كل شيء في السموات، وكل شيء في الأرض لله، واتجاهها اليه بالتنزيه والتمجيد. تفتتح السورة التي تقص قصة اخراج الله للذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم، واعطائها للمؤمنين به المسبحين الممجدين لأسمائه الحسنى، وهو القوي القادر على نصر أوليائه وسحق أعدائه، الحكيم في تدبيره وتقديره (١٤).

وقوله تعالى في استفتاح سورة (الصف): ﴿سبح لله ما في الساوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم﴾.. تجيء هذه التسبيحة من الوجود كله لله العزيز الحكيم، في مطلع السورة التي تعلن للمسلمين أن دينهم هو

<sup>(</sup>١٢) صفوة النفاسير، مصدر سابني، جـ ١٥ ص ١٥١.

<sup>(</sup>١٣) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، حـ ٢٦ ص ٣٤٧٧.

<sup>(</sup>١٤) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٥٢١.

الحلقة الأخيرة في دين الله، وأنهم هم الأمناء على هذا الدين الذي يوحد الله، وينكر على الكافرين والمشركين كفرهم وشركهم، والذي يدعوهم للجهاد لنصرته. فيوحي هذا المطلع الى أن الأمانة التي يقوم عليها المسلمون هي أمانة الوجود كله، وأن العقيدة التي يطلب اليهم الجهاد فيها هي عقيدة كل ما في الساوات وما في الأرض (١٠٠).

\* \* \*

### حروف الهجاء:

ومن المعالم القرآنية ، للبدايات الملفتة ، الجاذبة للانتباه الانساني ، بدء بعض السور القرآنية بحروف هجائية متقطعة .. وهي بدايات توقظ في العربي – بقوة وعمق – احساسه اللغوي ، ووعيه العقلي (١٠٠) .. فقد بدئت تسع وعشرون سورة قرآنية بحروف هجائية مقطعة .. منها ما جاء على حرف واحد مثل (ص – ق – ن) وحرفين مثل (حم) وثلاثة مثل (الم) وأربعة مثل (المص) وخسة مثل (كهيعص) لأن أساليب كلامهم منها ما هو على حرف وعلى حرفين وعلى ثلاثة وعلى أربعة وعلى خسة لا أكثر من ذلك (١٠٠) .. ويلاحظ أن تلك السور تتحدث عن غريب غير مألوف مثل: القرآن، وأنباء الغيب، والتنويه بشأن العلم، والخلق مألوف مثل: القرآن، وأنباء الغيب، والتنويه بشأن العلم، والخلق والا يجاد على طريق غير مألوفة . ولعلها بدئت كلها بهذا البدء غير المألوف، وهو تلك الحروف الهجائية التي تنطق بأسائها لا بجسمياتها، وذلك ليكون البدء الغريب قرعا للأساع، واعدادا لتلقي غرائب لا تعرف السنن المألوفة (١١٠).

<sup>(</sup>١٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٥٥١.

<sup>(</sup>١٦) النظرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات العامة (زين العامدين الركابي) مصدر سابق ص ١٦٥.

<sup>(</sup>١٧) مختصر تفسير ابن كثير، مصدر سابق، الجلد الأول ص ٢٧٠

<sup>(</sup>١٨) الى القرآن الكريم (محود شلتوت)، مصدر سابق، ص ٩٢٠

ومن المعالم القرآنية في هذا الجال قوله تعالى: ﴿أَلَم \* ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين﴾ (سورة البقرة الآيتان ١ - ٢).

تبدأ السورة بهذه الأحرف الهجائية الثلاثة المقطعة «ألف. لام. مم » وهي حروف تنطق بأسائها لا بجسمياتها - كها سبق ايضاحه ليليها الحديث عن كتاب الله ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ﴾ .. وابتداء السورة وتصديرها بهذه الحروف الهجائية ، يجذب أنظار المعرضين عن هذا القرآن الكريم ، اذ يطرق أساعهم لأول وهلة الفاظ غير مألوفة في تخاطبهم ، فينتبهوا الى ما يلقى اليهم من آيات بينات . ففي ذلك اشارة للتنبيه الى أن هذا الكتاب مؤلف من جنس هذه الأحرف ، وهي في متناول الخاطبين به من العرب ، ولكنه مع هذا هو ذلك الكتاب المعجز ، الذي لا يملكون أن يصوغوا من تلك الحروف مثله . وقد تحداهم القرآن الكريم مرة ومرة ومرة أن يأتوا بمثله ، أو سورة من مثله ، فلا يملكون لهذا التحدي جوابا (١٠٠) .

قال ابن كثير: ولهذا كل سورة افتتحت بالحروف، فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن، وبيان اعجازه وعظمته  $(^{(7)})$ .. مثل  $(^{(7)})$  ذلك الكتاب لا ريب فيه  $(^{(7)})$ 

- ﴿ الله لا اله إلا هو الحي القيوم نزل عليك الكتاب بالحق ﴾ (سورة آل عمران الآيتان ١ - ٢

- ﴿المص \* كتاب أنزل اليك فلا يكن في صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمؤمنين﴾

(سورة الأعراف الآيتان ١ - ٢)

<sup>(</sup>١٩) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١ ص ٣١ وكذلك في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢٠) مختصر ابن كثبر، مصدر سابق المجلد الأول ص ٢٧.

```
- ﴿المر تلك آيات الكتاب الحكم
(سورة يونس الآية ١)
       - ﴿الركتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكم خبير﴾
(سورة هود الآبة ١)
                             - ﴿ الر تلك آبات الكتاب المسن ﴾
(سورة يوسف الآبة ١)
                                  - ﴿المرتلك آيات الكتاب﴾
(سورة الرعد الآية ١)
                                  - ﴿الركتاب أنزلناه اليك﴾
(سورة ابراهيم الآية ١)
                      - ﴿الر تلك آيات الكتاب وقرآن مبين﴾
(سورة الحجر الآية ١)
                       - ﴿طه * ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى﴾
(سورة طه الآيتان ١ - ٢)
                          - ﴿طسم * تلك آيات الكتاب المبين﴾
(سور الشعراء الآيتان ١ - ٢)

    - ﴿طس تلك آیات القرآن وكتاب مبین﴾ (سورة النمل الآیة۱)

                          - ﴿طسم ★ تلك آيات الكتاب المبين﴾
(سورة القصص الآيتان ١ - ٢)

    - ﴿الم * تلك آیات الكتاب الحكم﴾ (سورة لقان الآیتان ۱ - ۲)

             - ﴿الم * تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين﴾
(سورة السجدة الآيتان ١ - ٢)
(سورة يس الآيتان ١ - ٢)

 - يس ★ والقرآن الحكم

(سورة ص الآية ١)
                                  - ﴿ ص والقرآن ذي الذكر ﴾
                   - ﴿حم ★ تنزيل الكتاب من الله العزيز العلم
(سورة غافر الآيتان١ - ٢)
- ﴿حم ★ تنزيل من الرحمن الرحم ﴾ (سورة فصلت الآيتان ١ - ٢)

    − (سورة الزحرف الآيتان ۱ − ۲)

                  - ﴿حم ★ تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم﴾
(سورة الجاثية الآيتان١ - ٢)
```

- ﴿حم \* تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم﴾

(سورة الأحقاف الآيتان ١ – ٢) - ﴿ق \* والقرآن الجميد﴾ (سورة ق الآيتان ١ – ٢)

كذلك كان هذا البدء الغريب غير المألوف بتلك الحروف المجائية، ليكون البدء الغريب قرعا للأسماع، واعدادا لتلقي غرائب لا تعرف السنن المألوفة، وبذلك يكون التناسق والتوافق التامين بين المدخل وبين ما يليه من تفصيل.

ومن أمثلة ذلك بدء سورة مريم بقوله تعالى: ﴿كهيعس﴾.. وقد ذكرت تلك السورة قصتين غريبتين عجيبتين: قصة نبي الله زكريا وولده يحيى عليها السلام الذي رزقه الله به مع أن امرأته كانت عاقرا، وكان هو قد بلغ من الكبر عتيا ﴿قال رب أنى يكون لي غلام وكانت امرأتي عاقرا وقد بلغت من الكبر عتيا﴾ (سورة مريم الآية ٨) وكذلك قصة السيدة مريم وولدها عيسى عليه السلام، وهي أكثر غرابة من القصة السابقة، وهي التي أنجبت من غير أن يسها بشر ﴿قالت أنى يكون لي غلام ولم يسسني بشر ولم أك بغيا﴾ (سورة مريم الآية ٢٠).

كان هذا معنى واحد من معاني البدايات القرآنية المثيرة للانتباه والاهتام، فالحروف عربية مما يألفه الناس، ويحركون ألسنتهم بها، لكن الاعجاز في التركيب، وفي البداية الحركة للانتباه، الموقظة للحس اللغوي، والعقلي، الملفتة لهذا الكتاب المبين (٢١).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢١) المطربة الاسلامية في الاعلام والعلاقات العامة (زين العابدين الركابي) مصدر سابق ص ٢١٥)

#### الاستفتاح بالنداء:

رأينا فيا سبق أن الاستفتاح بالنداء ورد في عشر سور قرآنية من بينها خمس سور بدأت بنداء الرسول والتي ومنها استفتاح سورة (الأحزاب) بقوله تعالى: ﴿يا أيها النبي اتق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين ان الله كان عليا حكيا \* واتبع ما يوحى اليك من ربك ان الله كان عليا خبيرا \* وتوكل على الله وكفى بالله وكيلا \*.

تبدأ السورة التي تتولى تنظيم الحياة الاجتاعية للمسلمين بتشريعات وأوضاع جديدة، ذلك البدء بتوجيه الرسول الله الله ربه، والتوكل عليه الطاعة للكافرين والمنافقين، واتباع ما يوحي اليه ربه، والتوكل عليه وحده، وهو البدء الذي يربط سائر ما ورد في السورة، من تنظيات، وأحداث، بالأصل الكبير الذي تقوم عليه شرائع هذا الدين وتوجيهاته، ونظمه، وأوضاعه، وآدابه وأخلاقه.. أصل استشعار القلب لجلال الله والاستسلام المطلق لارادته، واتباع المنهج الذي اختاره، والتوكل عليه وحده، والاطمئنان الى حمايته ونصرته (٢٢).

واستفتاح سورة (الطلاق) بقوله تعالى: ﴿يا أيها النبي اذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن وأحصوا العدة واتقوا الله ﴾.. هذا استفتاح سورة الطلاق التي بين الله فيها بعض أحكامه. وهذا هو أول حكم يوجه الخطاب به الى النبي عَيِّلِكُمْ، ﴿يا أيها النبي ﴾ ثم يظهر أن الحكم خاص بالمسلمين لا بشخصه عَيِّلُكُمْ. فيوحي هذا النسق من التعبير بما وراءه، وهو اثارة الاهتام، وتصوير الجدية.. فهو أمر ذو بال، ينادي الله نبيه بشخصه ليلقي اليه فيه يأمره، كما يبلغه لمن وراءه، وهي ايجاءات نفسية واضحة الدلالة على ما يراد بها من احتفال واحتشاد (٢٣).

<sup>(</sup>٢٢) في طلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٢١ ص ٢٨١٨ - ٢٨١٩.

<sup>(</sup>۲۳) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ۲۸ س ۳۵۹۸ – ۳۵۹۹.

كذلك من المعالم القرآنية للبدايات الملفتة للنظر، استفتاح بعض السور القرآنية بنداء الأمة مثل: ﴿يَا أَيَّا الذِّينَ آمنوا﴾ و﴿يا أَيَّا النَّاسَ﴾ فان النداء يوقظ السامعين للاصغاء اليه....

تبدأ السورة بأول نداء حبيب، وأول استجاشة للقلوب ﴿يا أيها الذين آمنوا ﴾ نداء من الله تعالى للذين آمنوا به بالغيب. واستجاشة لقلوبهم بالصفة التي تربطهم به، وتشعرهم بأنهم له، وأنهم يحملون شارته، وأنهم في هذا الكوكب عبيده، وجنوده، وأنهم هنا لأمر يقدره ويريده، وأنه حبب اليهم الايمان، وزينه في قلوبهم اختيارا لهم، ومنة عليهم، فأولى لهم أن يقفوا حيث أراد لهم أن يكونوا، وأن يقفوا بين يدي الله موقف المنتظر لقضائه، وتوجيهه في نفسه وفي غيره، يفعل ما يؤمر، ويرضى بما قسم، ويسلم ويستسلم ويستسلم ويرضى بما قسم، ويسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويستسلم ويسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويسلم ويستسلم ويسلم ويسلم

ومن ذلك أيضا استفتاح سورة (الممتحنة) بقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون اليهم بالمودة﴾. تبدأ السورة بذلك النداء الودود الموحي ﴿يا أيها الذين آمنوا﴾ نداء من ربهم الذي آمنوا به، يدعوهم باسم الايمان الذي ينتسبون اليه، ليبصرهم بحقائق موقفهم، ويحذرهم حبائل أعدائهم ويذكرهم بالمهمة الملقاة على عاتقهم (٢٥).

ومن ذلك أيضا استفتاح موجه للناس جميعا، في قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منها رجالا كثيرا ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام ان الله

<sup>(</sup>٢٤) في ظلال الفران، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٣٣٣٨.

<sup>(</sup>٢٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٢٨ س ٣٥٤٠.

فقد افتتح الله سبحانه وتعالى تلك السورة بنداء الناس كافة، ليوقظ فيهم الاصغاء اليه، وأمرهم بتقوى الله، وذكرهم في سبيل ذلك الأمر بنعمة الخلق والايجاد من نفس واحدة، فكان الناس جميعا رجالا ونساء. ثم أعاد الأمر بتقوى الله الذي اليه تفزع القلوب، وتتوثق العلائق، وتتقوى الأرحام التي بينهم، والتي ترجع الى أصل واحد.. وقد مهدت الآية بهذا كله للأحكام التي وضعها الله للناس في تلك السورة، والتي ينظم بها المؤمنون شئونهم الداخلية، ويحفظون بمراعاتها وتنفيذها كيانهم واستقلالهم، ويدفعون بها كيد الكائدين، واغارة الحاربين.

وكذلك قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس اتقوا ربكم ان زلزلة الساعة شيء عظيم ﴾ (سورة الحج الآية ١) حيث تبدأ السورة بالنداء الشامل للناس جميعا، يدعوهم الى تقوى الله، وتخوفهم زلزلة الساعة، ويصف الهول العنيف المرهوب المصاحب لها.. وهذا المدخل والبدء يناسب جو السورة كلها، حيث تسودها ظلال القوة والشدة والعنف والرهبة، والتحذير والترهيب، واستجاشة مشاعر التقوى والوجل والاستسلام. وتبدو هذه الظلال والمشاهد وتبرز في موضوعات التوحيد، والتخويف من الساعة، واثبات البعث، وانكار الشرك، ومشاهد القيامة، ومصارع الغابرين، وآيات الله المبثوثة في صفحات الكون. والى جوارها موضوعات الاذن بالقتال، وحماية الشعائر، والوعد بنصر الله لمن يقع عليه البغي، وهو بالقتال، وحماية الشعائر، والوعد بنصر الله لمن يقع عليه البغي، وهو بلاد العدوان، والأمر بالجهاد في سبيل الله (٢٠٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٦) الى الفرآب الكريم (محود شلتوت) مصدر سابق ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢٧) في ظلال الفرأن، مصدر سابق حد ١٧ ص ٢٤٠٦ - ٢٤٠٨.

#### الاستفتاح بالشرط:

كذلك من أنواع استفتاح السور القرآنية التي تشد الانتباه، وتثير الاهتام، الاستفتاح بالشرط الذي بدأت به سبع سور كها سبق ايضاحه. ومنها سورة (الواقعة) التي افتنحت بقوله تعالى: ﴿إذا وقعت الواقعة لم ليس لوقعتها كاذبة \* خافضة رافعة \* اذا رجت الأرض رجا \* وبست الجبال بسا \* فكانت هباء منبثا ﴾.. هذا الاستفتاح واضح فيه التهويل في عرض هذا الحدث الهائل. فمرتين يبدأ باذا الشرطية ويذكر شرطها ولا يذكر جوابها ﴿إذا وقعت الواقعة \* ليس لوقعتها كاذبة \* خافضة رافعة ﴾ ولكن يبدأ حديثا جديدا ﴿إذا رجت الأرض رجا \* وبست الجبال بسا \* فكانت هباء منبثا ﴾ ومرة أخرى لا يقول: ماذا يكون الجبال بسا \* فكانت هباء منبثا ﴾ ومرة أخرى لا يقول: ماذا يكون نائجها ، لأن نتائجها أهول من أن يحيط بها اللفظ ، أو تعبر عنها العبارة. وهكذا تبدأ السورة بما يزلزل الكيان البشري. وبهول الحس الانساني، تجاه قضية النشأة الأخرى التي ينكرها المنكرون، ويكذب بها الشركون (٢٥٠).

\* \* \*

## استهلال فرید:

وهذا استهلال فريد في القرآن الكريم كله - يقع ضمن نوع الاستفتاح بالجمل الخبرية - افتتح الله سبحانه وتعالى به سورة (النور) لكي يسترعي انتباه المسلمين، فينظروا ما في تلك السورة من أحكام، ومواعظ، ويعملوا بها.. فهي تبدأ بقوله تعالى: ﴿سورة النور الآية وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون﴾ (سورة النور الآية وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون السورة أخرى في الدء الفريد الذي لا يسايرها فيه مقدمة سورة أخرى في

<sup>(</sup>٢٨) في ظلال المرآن، مصدر سابق جد ٢٧ ص ٣٤٦٢.

القرآن الكريم كله، هو اعلان قوي حاسم عن تقرير هذه السورة. وفرضها بكل ما فيها من حدود، وتكاليف، وآداب، وأخلاق، كما بدل هذا البدء أيضا، على مدى اهتام القرآن الكريم بالعنصر الأخلاقي في الحياة، ومدى عمق هذا العنصر وأصالته في العقيدة الاسلامية، وفي فكرة الاسلام والحياة الانسانية (٢١).

ونتأمل مع الدكتور كامل سلامة الدقس المناسبة الأدبي الأدبي الكلات هذه الآية الكرية - مدى الدقة في اختيار كلاتها، ودلالتها الصريحة القوية على معانيها. فهذا الابتداء بكلمة (سورة) النكرة أفاد التعظيم، والتهويل من شأن هذه السورة، فكل ما في القرآن سور، فلإذا قال عن هذه السورة الإسورة الكانه سبحانه يقول: سورة وما أدراك ما هذه السورة، انها سورة ولكن تمتاز عن غيرها بأمور استحقت عليها هذا الثناء، والاعجاب من منزلها، واذا كانت عند الله سبحانه وتعالى وهو منزلها عظيمة، أفلا تكون عند عباده أعظم؟.

ولم يكتف السياق بذلك فقط بل قال أيضا: ﴿ أنزلناها ﴾ ونلمح التأكيد في هذه الكلمة على مدى شرف هذه السورة وعظمتها وأهميتها.. أفليس القرآن كله قد نزل من عند الله على نبيه عَلِيهِ؟ فلهذا اختصت هذه السورة بهذا التنويه؟. ألا ترى أن المقصود التنبيه على أهميتها؟.

ثم تأمل المؤكد الثالث لأهمية هذه السورة بقوله تعالى: ﴿وفرضناها﴾ والفرض في اللغة، القطع والايجاب والالزام.. أي جعلناها واجبة

<sup>(</sup>۲۹) كامل سلامة الدقس - مبهح سورة البور في اصلاح البفس والجتمع (حدة - الطبعة النابية ۱۹۷٦م) ص ۱۶ - ۱۵ وكدلك في ظلال الفرآن، مصدر سابق، حد ۱۸ ص ۱۶۸۵ - ۲۶۸۹ وأبضا التفسير الواضح، مصدر سابق حد ۱۸

<sup>(</sup>٣٠) المصدر الأول السابق من ص ١٥ حتى ص ١٩٠.

معطوعا بها، والنشديد للمبالعة في الايجاب وتوكيده.. فهي ليست بمثابة توصيات يكون لما الخيار في العمل بها أو لا. انها أحكام قاطعة لا بد من اتباعها، وتميذ ما جاء فيها.. وتأمل أيضا تأكيد هذه الفرضية بكلمة (با) فالله سبحانه وتعالى هو الذي فرض وأوجب العمل بهذه الأحكام، وضرورة التقيد الدقيق بها، وتنفيذها دون نقص أو تأجيل.

ويزيد هذه المسألة تأكيدا تكرر قوله ﴿وأنزلنا فيها آيات بينات﴾ فتكرار (الانزال) فيه ما فيه من التهويل والتعظيم، والتكريم لشأن هذه السورة، ويبرز كهل العناية بشأنها كلمة «آيات» وهي أكثر استعمالا في الشئون ذات الخطر. و «بينات» جمع بينة، أي واضحة الدلالة على صدق ما قامت عليه.. ومعنى ذلك أنه سبحانه أنزل في هذه السورة آيات واضحات الدلالة على ما فيها من الأحكام، ولا مجال للاعتذار عن العمل بأننا لم نفهمها أو لم يتضح لنا معناها.

وهكذا تتضح الأهمية العظمى لهذه السورة، العظيمة الشأن عند الله تعالى، فقد بدأها جل شأنه بما هو متحقق في كل سورة، فما من سورة من القرآن الكريم الا وهي سورة أنزلها جل شأنه، وفرضها على عباده فرض الاذعان لها، والتصديق بما فيها، والعمل بما احتوت عليه، وانما اختص هذه السورة بهذه البداية، لتربية الانتباه في نفس سامعيها، وجذب اهتامها اليها، والتفطين لما سيلقي عليهم فيها، وتنويها بشأنه وتعظما له.

\* \* \*

## الهم والمشكلة:

ان مشاركة الناس همومهم، والتعاطف مع مشكلاتهم، تعتبر مداخل هامة الى نفوسهم وجذب اهتامهم.. ولقد كانت الهموم والمشكلات أحد مسدا خلل القرآن الكريم الى نفوس الناس، وحياتهم الشخصيلة

والاجتاعية.. والمعالم القرآنية في هذا الصدد كثيرة، حيت وصل القرآن الكريم - على سبيل المثال - حركة السوق والمظالم التي تكتنفها، بقضية الايان والبعت (٢٦١). وذلك في قوله تعالى: ﴿ ويل للمطففين \* الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون \* واذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون ★ ألا يظن أولئك أنهم مبعوثون \* ليوم عظيم \* يوم يفوم الناس لرب العالمين﴾ (سورة المطفيين الآيات ١ - ٦) والمطفيين: جمع مطفف، وهو الذي ينقص في الكيل والوزن. والتطفيف: النقصان، وأصله من الطفيف، وهو الشيء اليسير، لأن المطفف لا يكاد يسرق في الكيل والوزن الا الشيء اليسير.. وهذا المعلم القرآن يندرج تحت نوع الاستفتاح بالدعاء، حيث ابتدأت السورة الكرية بالحرب يعلنها الله سبحانه وتعالى، على المطفيين الذين ينقصون المكيال والميزان، وتبين الآيتان التاليتان أوصافهم الفبيحة، بأنهم هم الذين يتقاضون بضاعتهم وافية اذا كانوا شراة، ويعطونها للناس ناقصة اذا كانوا بائعين. ثم تعجب الآيات الثلاثة التالية من أن المطففين، الذين يتصرفون كأنه ليس هناك حساب على ما يكسبون في الحياة الدنيا، وكأن ليس هناك موقف جامع بين بدي الله في يوم عظيم، يتم فيه الحساب والجزاء أمام رب العالمين<sup>(۳۲)</sup>.

وواضح من ذلك مدى اهتام الدين الاسلامي بمشكلات الناس، وشمول منهجه للحياة الواقعية وشئونها العملية، واقامتها على الأساس الأخلاقي العميق، الأصيل، في طبيعة هذا المنهج الالهي القويم. فقد كره هذه الحالة الصارخة من الظلم، والانحراف الأخلاقي في التعامل في

<sup>(</sup>٣١) المطرية الاسلامية في الاعلام والعلافات الانسانية (زين العابدين الركابي) مصدر سابق ص ٣١٧ - ٣١٨.

<sup>(</sup>٣٢) في ظلال الفرآن، مصدر سابق حـ ٣٠ ص ٣٨٥٤ - ٣٨٥٥ وكذلك صفوه التفاسير، مصدر سابق، حـ ٣٠ ص ٥٣١٠.

السنة المكد، وهو بعد لم تتسلم زمام الحياة الاحتاعية، لينظمها وفق سربعيه بهوه سلطان الدولة، حيث لم تكن الهجرة الى المدينة قد تحت. وأرسل هده الصبحه المدونة بالحرب والويل على المطففين، وهم يومئذ ساده مكنة، أصحاب السلطان المهبمن - لا على أرواح الناس ومتاعرهم عن طربق العقيدة الوثنية فحسب - بل كذلك على العصادياتهم وسنون معاشهم، ورفع صوته عالبا في وجه الغبن، والبخس الواقع على الناس وهم جمهرة الشعب (٣٣).

ومن المعالم المرأنية التي تشارك الناس همومهم، وتتعاطف مع مشكلانهم فوله تعالى: ﴿أُرأَبِتِ الدي يكذبِ بالدين \* فذلك الذي يدع البتيم \* ولا بجدس على طعام المسكين \*)\*

(سورة الماعون الآمات ١ - ٣).

وهذا المعلم القرآني الذي افتتحت به سورة (الماعون) يندرج تحت نوع الاستفتاح بالاستفهام - كها سبق ذكره - حيث تبدأ هذه السورة بهذا الاستفهام الذي يوجه كل من تتأتى منه الرؤية ليرى.. وينتظر من يسمع هذا الاستفهام لبرى الى أين تتجه الاشارة، والى من نتجه؟ ومن هو الذي يكذب بالدين، والذي يقرر القرآن أنه يكذب بالدين؟ واذا الجواب ﴿فذلك الذي يدع اليتيم \* ولا يحض على طعام المسكين﴾ وقد تكون هذه مفاجأة بالقياس الى تعريف الايمان التفليدي.. ولكن في هذه الآيات يصل القرآن الكريم مشكلة دع اليتيم، أي الذي يدفعه دفعا عنيفا ويهينه ويؤذيه، وعدم الحض على طعام المسكين، أو التوصية برعايته، يصل القرآن ذلك بالتكذيب بيوم الدين.. فحقيقة التصديق بالدين ليست كلمة تقال باللسان، انما هي خول في القلب يدفعه الى الخير والبر بأخوانه في البشرية، المحتاجين الى

<sup>(</sup>٣٣) في طلال الفرآن، مصدر سابق حد ٣٠ ص ٣٨٥٥.

الرعاية والحاية. والله لا يريد من الناس كلمات، انما يريد منهم معها أعمالا تصدقها، والا فهي هباء لا وزن لها عنده ولا اعتبار. وليس أصرح من هذه الآيات الثلاث في تقرير هذه الحقيقة، التي تمثل روح العقيدة الاسلامية، وطبيعة الدين الاسلامي أصدق تمثيل أنها.

والهم الفردي كان سببا في نزول آيات بينات، ومن تلك المعالم القرآنية، افتتاح سورة (عبس) المتمتل في قوله تعالى: ﴿عبس وتولى \* أن جاءه الأعمى \* وما يدريك لعله يزكى \* أو يذكر فتنفعه الذكرى \* أما من استغنى \* فأنت له تصدى ﴾ (سورة عبس الآيات ١ - ٦) وهذا الاستفتاح يندرج تحت نوع الاستفتاح بالجمل الخبرية، كما سبق إيضاحه، فتذكر هذه الآيات الكرية قصة الأعمى (عبدالله ابن ام مكتوم) رضي الله عنه، الذي جاء الى رسول الله عنه، يطلب منه أن يعلمه مما علمه الله. وكان رسول الله عنه مشغولا مع جماعة من صناديد قريش يدعوهم الى الاسلام، ويطمع في اسلامهم، رجاء أن يسلم أتباعهم. فعبس عنه وأعرض عنه، وأقبل على القوم يكلمهم.. فنزل القرآن الكريم بالعتاب (٢٥٠).

كذلك من المعالم القرآنية التي نزلت في الهم الفردي أيضا ، استفتاح سورة (الجادلة) في قوله تعالى: ﴿قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله والله يسمع تحاوركها ان الله سميع بصير﴾
(سورة الجادلة الآية ١).

وهذا الاستفتاح يندرج تحت نوع الاستفتاح بالجمل الخبرية كما سبق ذكره. فهذه صورة عجيبة توضح اتصال السماء بالأرض، بطريقة

<sup>(</sup>٣٤) في ظلال المرآن، مصدر سانق، جـ ٣٠ ص ٣٩٨٥ وكدلك السطرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات الابسانية، مصدر سانق، ص ٣١٨٠

<sup>(</sup>٣٥) صفوة التفاسر، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٥١٨.

مباشرة محسوسة، ومشاركتها في الحياة اليومية لجماعة الناس مشاركة ظاهرة. فنشهد الساء تتدخل في شأن يومي لأسرة صغيرة فقيرة مغمورة، لتقرر حكم الله في قضيتها، وهي صورة تملأ القلب بوجود الله بقربه وعطفه ورعايته (٢٦).

فهذه (خولة بنت ثعلبة) التي ظاهر منها زوجها (أوس ابن الصامت) على عادة أهل الجاهلية في تحريم الزوجة بالظهار. وقد جاءت تلك المرأة رسول الله علي ، تشكو ظلم زوجها لها. وقالت يا رسول الله: (أكل مالي، وأفنى شبابي، ونثرت له بطني، حتى اذا كبرت سني وانقطع ولدي ظاهر مني). ورسول الله علي يقول لها: «ما أراك الا قد حرمت عليه » فكانت تجادله وتقول: يا رسول الله ما طلقني ولكنه ظاهر مني. فيرد عليها قوله السابق. ثم قالت: اللهم اني أشكو اليك، فاستجاب الله دعاءها، وفرج كربتها، وشكواها (٢٦).

ولما كان الانشغال بالرزق، وما يخبئه القدر عنه من أكثف العوائق التي تحول بين الانسان وبين التجرد لعبادة الله تعالى، والانطلاق اليه، فقد اهتم القرآن الكريم بتخليص القلب من تلك العوائق، وتطمين النفس من جهة الرزق، وتعليق القلب بالساء في شأنه لا بالأرض وأسبابها القريبة.. ونجد مثالا على ذلك في افتتاح سورة (الذاريات) في قوله تعالى: ﴿والذاريات ذروا \* فالحاملات وقرا \* فالجاريات يسرا \* فالمقسات أمرا \* انما توعدون لصادق \* وان الدين لواقع \* فالمقسات أمرا \* انما توعدون لصادق \* وان الدين لواقع \* فالمقسات الريات الآيات ١ - ٢).

وهذا الاستفتاح من نوع الاستفتاح بالقسم.. وتبدأ هذه السورة بذكر قوى أربعة من أمر الله، في لفظ مبهم الدلالة، يوقع في الحس

<sup>(</sup>٣٦) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٥٠٣ - ٣٥٠٤.

<sup>(</sup>٣٧) صفوة التفاسر، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٣٣ - ٣٣٤ .

لأول وهلة أنه أمام أمور ذات سر، يقسم الله تعالى على أمر.. والناريات والحاملات والجاريات والمقسمات.. مدلولاتها ليست متعارفة، وهي غامضة تحتاج الى السؤال والاستفسار وهذا الاستفتاح بالقسم يستهدف ربط القلب البشري بالساء، وتعليقه بغيب الله المكنون، وتخليصه واطلاقه من كل عائق يحول بينه وبين التجرد لعبادة الله، والفرار اليه تعالى (٢٨).

ومنهج ربط قضايا الناس بالتوحيد والدعوة وتقوى الله، وبالدار الآخرة، انما هو منهج الأنبياء جميعا، ومنهم على سبيل المثال أنبياء الله: هود، وصالح، ولوط، وشعيب عليهم السلام.. دعوا الى توحيد الله وعبادته من خلال المشكلات التي تموج بها مجتمعاتهم، وهي مشكلات صناعية، وزراعية، وخلقية، وتجارية (٢٦).

\* \* \*

#### الاحساس بالجال:

ان الاحساس بالجهال فطرة في الانسان، وتحريك هذا الاحساس مدخل الى عمقه النفسي والفطري، ويتم التحريك بطرق متعددة، ومنها تقديم الحقائق والمعاني والقيم في وعاء جميل، وشكل جذاب، وكساء أنيق أن والمعالم القرآنية التي يتألق فيها الجهال كثيرة، وخاصة تلك التي تتحدث عن الكون، ومنها قونه تعالى: ﴿إنا زينا السهاء الدنيا بزينة الكواكب﴾ (سورة الصافات الآية ٦) ونظرة الى السهاء كافية لرؤية هذه الزينة، ولادراك أن الجهال عنصر مقصود في بناء هذا

<sup>(</sup>٣٨) في ظلال القرآن، مصدر سابق حـ ٢٧ ص ٣٣٧٣.

<sup>(</sup>٣٩) النظرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات الانسانية (زين العابدين الركابي)، مصدر سابق ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٤٠) النظرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات الانسانية، مصدر سابق ص ٣١٥.

الكون، وأن صعة الصانع فيه بديعة التكوين جميلة التنسيق، وأن الخيال فيه فطرة عميقة لا عرض سطحي، وأن تصميمه قائم على جمال التكوين كها هو قائم على كهال الوظيفة، سواء بسواء، فكل شيء فيه بغدر، وكل شيء فيه يؤدي وظيفته بدقة، وهو في مجموعه جميل والساء وتناثر الكواكب فيها، أجمل مشهد تقع عليه العين، ولا تمل طول النظر اليه، وتتبع مواقع النجوم والكواكب، وتغير منازلها ليلة بعد ليلة، متعة نفسية لا تملها النفس أبدا(١٠٠).

وهذا معلم قرآني آخر حول الاحساس بالجال يتمثل في قوله تعالى: ﴿ ولقد جعلما في الساء بروجا وزيناها للناظرين ﴾ (سورة الحجر الآية ١٢) فهنا لفتة الى جال الكون، تشي بأن الجال غاية مقصودة في خلق هذا الكون. وينتظم المظاهر جميعا، وينشأ من تناسقها جميعا. وان نظرة مبصرة الى الساء في الليلة الحالكة، وقد انتثرت فيها الكواكب والنجوم، ونظرة مثلها في الليلة القمرية والبدر حالم، لكفيلة بادراك حفيقة الجال الكوني، وعمق هذا الجال في تكوينه (٢٠٠).

**\* \* \*** 

#### الحسن والسرور:

والحسن والسرور من المداخل القرآنية الى نفوس الناس ومن المعالم القرآنية في هذا الصدد قوله تعالى: ﴿وأنزلنا من الساء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة﴾ (سورة النمل الآية ٦٠) أي وأنزل لكم بقدرته المطر من السحاب، فأخرج به حدائق بهيجة ناضرة، خضرة، حية، جميلة، مفرحة، ومنظر الحدائق يبعث في النفس والقلب السرور

<sup>(</sup>٤١) في طلال المرآن، مصدر سابق، حـ ٢٣ س ٢٩٨٣ – ٢٩٨٤.

<sup>(</sup>٤٢) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، حـ ١٤ ص ٢١٣٣.

<sup>(</sup>٤٣) المطرنة الاسلامية في الاعلام والعلاقات الانسانية، مصدر سابق، ص ٣١٧.

والبهجة والنشاط والحيوية(!!!).

وقوله تعالى: ﴿وترى الأرض هامدة فاذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج﴾ (سورة الحج الآية ٥) أي فاذا أنزلنا المطر على الأرض تحركت بالنبات وانتفخت وزادت وحييت بعد موتها، وأخرجت من كل صنف عجيب ما يسر الناظر ببهائه ورونقه (١٥٠).

\* \* \*

رأينا فيا سبق، أن القرآن الكريم، قد اهم بالبدايات أو المدخل أو الاستفتاح، لأنها أول ما يقرع السمع وتقع عليه العين، وجعلها مثيرة للانتباه والاهتام، محفزة على الترقب، ومحركة للوعي والاحساس بالجال وملفتة للنظر، حتى يقبل السامع أو القارىء على كلام الله بقلب مفتوح، ويظل مشدودا اليه حتى نهايته.. وقد أتت جميع فواتح السور القرآنية – على عشرة أنواع من الكلام – على أحسن الوجوه وأبلغها وأكملها وأوضحها، كها اهتمت بمشكلات الناس وهمومهم، والاحساس بالجهال، وهي مداخل الى نفوس الناس، ومفاتيح لعقولم وأفكارهم.. وكل تلك المعالم القرآنية وغيرها اذا استرشد بها الصحفي واهتدى بالتوجيهات التي توحي بها وتتضمنها ثناياها، استطاع أن ينجح في صياغة مقدمات المادة الصحفية التي يكتبها، فتأتي نابضة بالحياة، مثيرة للانتباه والترقب، ومشجعة على مواصلة قراءة تلك المادة حتى النهاية.

ثم ننتقل من المقدمات الجيدة، والاستهلال الحسن، الى الحديث عن الخاتمة القوية، التي يجب ألا تقل في قوتها عن المقدمة، باعتبارها آخر

<sup>(</sup>٤٤) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، حـ ٢٠ ص ٢٦٥٦ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق، حـ ٢٠ ص ٤١٤.

<sup>(</sup>٤٥) صفوة التعاسر، مصدر سابق جـ ١٧ ص ٢٨٢.

ما تقع عليه عين القارىء، ويقرع أذن السامع ويبقى في حسه يتردد صداه فترة طويلة، ونسترشد في ذلك بالمعالم القرآنية الخاصة بخواتيم السور، وهذا هو موضوع الفصل التالي.

\* \* \*

## الفكهلالترابع

# الخاتمة الجيدة

#### THE GOOD CONCLUSION

رأينا في الفصول الثلاثة السابقة، أن المقدمة أو المدخل أو الاستهلال الجيد، تشكل أحد العوامل الهامة التي تجذب القارىء، الى قراءة المادة الصحفية، وتساهم في اثارة فضوله، ورفع درجة قابليته للقراءة، وتقوده في براعة الى أن ينتهي من قراءة تلك المادة كلها، بما تحمله من عناصر الجاذبية والتشويق، وما يشير الى أهمية المادة الصحفية نفسها لارتباطها الوثيق بتلك المادة..

والخاتمة أو النهاية.. لا تقل في الأهمية عن المقدمة.. فالمقدمة الجيدة تتطلب خاتمة أو نهاية جيدة أيضا.. لأن المقدمة والخاتمة ها روح المادة الصحفية.. وهي عملية هامة جدا بالنسبة لتحرير المادة الصحفية، لأنها آخر ما تقع عليه عيون القراء، ويستقر في أذهانهم. ولذلك فان الاهتام بالخاتمة أو النهاية، يعتبر أمرا حيويا لاحداث الأثر المطلوب منها في عقول القراء وتفكيرهم.

ودليلنا على ذلك من كتاب الله الكريم - ولله المثل الأعلى - فقد جاءت خواتم السور القرآنية مثل فواتحها في الحسن، لأنها آخر ما يقرع الأسماع، فلهذا جاءت متضمنة للمعاني البديعة، مع ايذان السامع بانتهاء الكلام، حتى لا يبقى معه للنفوس تشوف الى ما يذكر بعد، لأنها بين أدعية، ووصايا، وفرائض، ومواعظ، وتحميد، وتهليل، ووعد، ووعيد الى غير ذلك (۱).

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (اللامام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي) مصدر سابق

أول معلم قراني في هذا الصدد، تفع عليه أعيننا في كتاب الله، هو حاقة فاتحة الكتاب، التي تضمنت تفصيل جملة المطلوب. اذ المطلوب الأعلى الايمان المحفوظ من المعاصي المسببة لغضب الله والضلال. تفصيل حملة ذلك بفوله تعالى ﴿الذين أنعمت عليهم﴾ والمراد المؤمنون، ولذلك أطلق الانعام ولم يقيده، ليتناول كل انعام، لأن من أنعم الله عليه بنعمة الايمان، فقد أنعم الله عليه بكل نعمة لأنها مستتبعة لجميع النعم.. ثم وصفهم بقوله تعالى: ﴿غير المغضوب عليهم ولا الضالين﴾ يعني أنهم جمعوا بين النعم المطلقة وهي نعمة الايمان، وبين السلامة من غضب الله والضلال المسببين عن معاصيه وتعدي حدوده (٢).

وثاني تلك المعالم القرآنية الخاصة بالخاتمة الجيدة، تتمثل في ختام سورة (البقرة) في قوله تعالى: ﴿آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واليك المصير \* لا يكلف الله نفسا الا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا ان نسينا أو اخطأنا ربنا ولا تحمل علينا اصرا كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملناما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين﴾.

(سورة البقرة الآيتان ٢٨٥ - ٢٨٦)

هذا ختام السورة الكبيرة، في آيتين اثنتين، متناسق مع موضوعاتها وجوها وأهدافها. لأنها تمثلان تلخيصا وافيا لأعظم قطاعات تلك السورة التي اشتملت على تكاليف كثيرة في الصلاة، والزكاة، والقصاص، والصوم، والحج، والجهاد، والطلاق، والعدة، وأحكام الربا

حـ ۱ ص ۱۸۲، وكذلك الاتفان في علوم القرآن (للامام جلال الدين السيوطي الثافعي) مصدر سابق حـ ۲ ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) المصدران السابقان.

والبيع والدين الخ.. انه الختام الذي يلخص السورة، ويلخص العقيدة، ويلخص تصور المؤمنين وحالهم مع ربهم في كل حين، ويتناسى مع خط السورة الأصلى<sup>(٣)</sup>.

وهذا معلم قرآني آخر للخاتمة الجيدة، وهو ختام سورة (آل عمران) الذي تضمن بعض الوصايا للمؤمنين، وذلك في قوله تعالى: ﴿با أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون﴾ (الآية الذين آمنوا بالصبر على تكاليف الدين والمصابرة لاعداء الله في الجهاد، ومعاقبتهم والصبر على شدائد الحرب، والمرابطة في الغزو.. وهو ختام يناسب جو السورة وموضوعاتها جميعا. فان سياق السورة حافل بذكر الصبر والتقوى (مفردين ومجتمعين) وبالدعوة الى الاحتال والمجاهدة، ودفع الكيد، وعدم الاستاع لدعاة الهزيمة والبلبلة. ومن ثم تختم السورة بالدعوة الى الصبر والمصابرة والمرابطة والمرابطة والتقوى. فيكون هذا أنسب ختام للسورة، وتلخيصا لموضوعاتها الأساسية الأساسية.

ومن المعالم القرآنية لخواتم السور، ختام سورة (النساء) في قوله تعالى: ﴿يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة ان امرؤ هلك ليس له ولد وله أخت فلها نصف ما ترك وهو يرثها ان لم يكن لها ولد فان كانتا اثنتين فلها الثلثان مما ترك وان كانوا اخوة رجالا ونساء فللذكر مثل حظ الانثيين يبين الله لكم أن تضلوا والله بكل شيء علي ﴿ (سورة النساء الآية ١٧٦). وحسن الختم بها لأنها آخر ما نزل من الأحكام عام حجة الوداع.. وهكذا تختم السورة بتكملة أحكام الكلالة، وكانت قد

<sup>(</sup>٣) في طلال العرآن، مصدر سابق، حـ ٣ ص ٣٣٩ – ٣٤٧ وكدلك صعوة النفاسر، مصدر سابق جـ ٣ ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن، مصدر سابق جـ ١ ص ١٨٣ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق، جـ ٤ ص ٥٥١٠

بدأت بعلافات الأسرة، وتكافلها الاجتاعي، وتضمنت الكثبر من التنظيات الاحتاعية في ثباياها. ومخنم آية المبراث، ومختم معها السورة بذلك التعفيب المرآني الذي برد الأمور كلها لله، ويربط تنظيم الحقوق والواجبان، والأموال وعبرها بشريعة الله، فيبين الله لكم أن تضلوا والله بكل شيء عليه صيغة جامعة شاملة فربكل شيء من الميراث وعبر المبراث، من علاقات الأسر، وعلاقات الجهاعات من الأحكام والتشريعات، فاما اتباع بيال الله في كل شيء واما الضلال (٥).

وهذا حتام سورة (المائدة) وهو من المعالم القرآنية للختام الحسن، لأنه يتضمن التبجيل والتعظيم لله سبحانه وتعالى ﴿ لله ملك الساوات والأرض وما فيهن وهو على كل شيء قدير ﴾ (الآية ١٢٠) فهذا الايقاع الأحبر في السورة يعلن تفرد الله سبحانه بملك الساوات والأرض وما فيهن، وقدرته سبحانه على كل شيء بلا حدود، وهو ختام يتناسق مع السورة التي تتحدث عن «الدين» وتعرضه ممثلا في اتباع شريعة الله وحده، والحكم بما أنزل دون سواه (٢٠).

وكذلك ختام سورة (الأنعام) التي تضمنت الوعد والوعيد بقوله تعالى: ﴿ان ربك سريع العقاب وانه لغفور رحيم﴾ (الآية ١٦٥) ولذلك أورد على وجه المبالغة في وصف العقاب بالسرعة، وتوكيد الرحمة بالكلام المفيد لتحقيق الوقوع (٧).

وخاتمة سورة (ابراهيم) هي من أوضح المعالم القرآنية في مجال الخاتمة

<sup>(</sup>a) نفس المصدر الأول السابق ونفس الجزء والصفحة.. وكذلك نمس المصدر الثاني السابق جـ ٦ ص ٨٣٣ - ٨٢٤.

البرهان في علوم القرآن، نفس المصدر السابق، وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق، جـ ٧ ص ١٠٠٢.

<sup>(</sup>٧) البرهان في علوم المرآن، نفس المصدر السابق.

القوية، ويتمثل ذلك في قوله تعالى: ﴿هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو اله واحد وليذكر ألوا الألباب ﴿ (سورة ابراهيم الآية ٥٢) فهذا اعلان عام جهير الصوت، عالي الصدى لتبليغ البشرية كلها في كل مكان، واعلام الناس أن الغاية الأساسية من ذلك البلاغ، وهذا الانذار ﴿أنما هو اله واحد ﴾ فهذه هي قاعدة دين الله، التي يقوم عليها منهجه في الحياة، وليس المقصود مجرد العلم، انما المقصود هو اقامة حياتهم على قاعدة هذا العلم، والدينونة لله وحده، ما دام أنه لا اله غيره (^^).

ومن المعالم القرآنية في هذا المجال كذلك ختام سورة (التوبة) التي جاءت في قوله تعالى: ﴿لقد جاء كم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم \* فان تولوا فقل حسبي الله لا اله الا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم﴾

(سورة التوبة الآيتان ١٢٨ - ١٢٩).

وهذا الختام يتناسب مع جو السورة على العموم، وتتحدث احدى هاتين الآيتين عن الصلة بين الرسول وقومه، وعن حرصه عليهم ورحمته بهم، ومناسبتها حاضرة في التكاليف التي كلفتها الأمة المؤمنة في مناصرة الرسول ودعوته، وقتال أعدائه، واحتال العسرة والضيق. والآية الثانية توجيه لهذا الرسول أن يعتمد على ربه وحده حين يتولى عنه من يتولى، فهو وليه وناصره وكافيه (١).

وختام سورة (الرعد) معلم قرآني آخر في نفس المجال: ﴿ويقول الذين كفروا لست مرسلا قل كفى بالله شهيدا بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾

<sup>(</sup>٨) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٣ ص ٢١١٣ - ٢١١٤٠

<sup>(</sup>٩) في ظلال الفرآن، مصدر سابق جـ ١١ ص ١٧٤٢٠

تنتهي السورة بهذا الحتام الذي يتضمن حكاية انكار الكفار للرسالة، ويشهد الله مكتفيا بشهادته، التي يحسم بها كل جدل، وينتهي بعدها كل كلام.. فقد نزلت هذه السورة في فترة اشتد فيها الاعراض والتكذيب والتحدي من المشركين. كما كثر فيها طلب الخوارق من الرسول عَنْ من المعتجال العذاب الذي ينذرهم به، مما اقتضى حملة ضخمة تستهدف تثبيت الرسول عَنْ ، ومن معه على الحق الذي أنزل اليه من ربه، في وجه المعارضة والاعراض والتكذيب والتحدي، والاستعلاء بهذا الحق، والالتجاء الى الله وحده، واعلان وحدانيته الها وربا، والثبات على هذه الحقيقة، والاعتقاد بأنها هي وحدها الحق مها كذب بها المشركون (١٠٠).

ومعلم قرآني آخر هو ختام سورة (الفرقان) في قوله تعالى: ﴿قل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم فقد كذبتم فسوف يكون لزاما ﴾ (سورة الفرقان الآية ٧٧) فقد ختمت السورة بتقرير هوان البشرية على الله، لولا هذه القلوب الطائعة، المستجيبة العارفة بالله، في هذا القطيع الشارد، الضال من المكذبين والجاحدين، وفي هذا الهوان تهوين لما يلقاه منهم رسول الله يَنْ فهو ختام يتفق مع ظل السورة وجوها، ويتفق مع موضوعها وأهدافها على طريقة التناسق الفني في القرآن - حيث أن هذه السورة تبدو كلها وكأنها ايناس لرسول الله عَنْ ، وتسرية، وتطمين له، وتقوية وهو يواجه مشركي قريش وعنادهم له، وتطاولهم عليه، وتعنتهم وعدالهم بالباطل، ووقوفهم في وجه الهدى وصدهم عنه (١٠٠).

ومن المعالم القرآنية في مجال الخاتمة الجيدة، ختام سورة (الشعراء) في قوله تعالى: ﴿وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون﴾ (سورة الشعراء

<sup>(</sup>١٠) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ١٣ ص ٢٠٦٥ – ٢٠٦٦.

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابي، جـ ١٩ ص ٢٥٤٤ - ٢٥٤٧.

الآية ٢٢٧). تختم السورة بهذا التهديد الخيف الخفي المجمل، الذي يلخص موضوع السورة، وكأنه الايقاع الأخير المرهوب. يتمثل في صور شتى، يتمثلها الخيال ويتوقعها، وتزلزل كيان الظالمين زلزالا شديدا. حيث اشتملت السورة على تصوير عناد المشركين ومكابرتهم، واستعجالهم بالعذاب. كما اشتملت على مصارع المكذبين على مدار الرسالات والقرون (١٣).

معلم قرآني آخر هو ختام سورة (الصافات) المتمثل في قوله تعالى: ﴿سبحان ربك رب العزة على يصفون \* وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين ﴾ (سورة الصافات الآيتان ١٨٠ – ١٨٢). حيث تختم السورة بتنزيه الله سبحانه وتعالى، واختصاصه بالعزة، وبالسلام من الله على رسوله، وباعلان الحمد لله الواحد رب العالمين بلا شريك.. وهو الحتام المناسب لموضوعات السورة، الملخص للقضايا التي عالجتها (١٣٠).

وكذلك ختام سورة (الزمر) في قوله تعالى: ﴿وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون مجمد ربهم وقضي بينهم بالحق وقبل الحمد لله رب العالمين﴾. (الآية ٧٥) وهو ختام يغمر النفس بالروعة، والرهبة، والجلال، والوجود كله يتجه الى ربه بالحمد في خشوع واستسلام، وكلمة الحمد ينطق بها كل حي، وكل موجود في استسلام.. وهو أنسب ختام لتلك السورة التي تكاد تكون مقصورة على علاج قضية التوحيد، وتطوف بالقلب البشري في جولات متعاقبة، وتوقع على أوتاره ايقاعات متلاحقة، وتهزه هزا عميقا متواصلا، لتطبع فيه حقيقة التوحيد مقلاء، وتنفي عنه كل شبهة، وكل ظل يشوب هذه الحقيقة. فالسورة فالسورة

<sup>(</sup>١٢) نفس المصدر السابق جـ ١٩ ص ٢٦٢٣.

<sup>(</sup>١٣) نص المصدر السابق جـ ٢٣ ص ٣٠٠٣.

ذات موضوع واحد متصل من بدئها الى ختامها يعرض في صور  $\binom{(1)}{m_{D}}$ .

وختام سورة (الرحن) معلم قرآني آخر في هذا الجال: ﴿تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام﴾ (الآية ٧٨) حيث يجيء هذا الايقاع الأخير تسبيحا باسم الجليل الكريم، أنسب ختام لتلك السورة التي استعرضت آلاء الله في الكون، وآلاءه في الخلق، وآلاءه في الآخرة (١٥٠).

\* \* \*

والمعالم القرآنية في مجال الخاتمة أو النهاية القوية، كثيرة جدا بعدد سور القرآن الكريم، فكل السور لها خواتم قوية جيدة رائعة الحسن. ونكتفي بهذه النهاذج التي استعرضناها، وقد رأينا كل نموذج منها يتضمن أبدع المعاني ويناسب جو السورة وظلها، ويلخص مجملها والقضايا التي تعالجها، ويتناسق مع موضوعاتها وأهدافها.. وقد اشتملت تلك الخواتم على الأدعية، والوصايا، والفرائض، والمواعظ، والتحميد والتهليل والوعد والوعيد الى غير ذلك مما كان يؤذن السامع أو القارىء بانتهاء الكلام حتى لا يبقى معه للنفوس تشوف الى ما يذكر بعد.

واستكهالا لما استعرضناه فيا سبق من المعالم القرآنية حول أنواع المقدمات الجيدة، والاستهلال الحسن، والخاتمة القوية، فان الدراسة تقتضي أيضا أن نستعرض معالم قرآنية حول علاقة الخاتمة بالمقدمة، وضرورة وجود ارتباط بصورة أو أخرى بينها، وهذا هو موضوع الفصل التالي..

\* \* \*

<sup>(</sup>١٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٤ ص ٣٠٣٣ و ص ٣٠٦٣.

<sup>(</sup>١٥) نفس المصدر السابق جـ ٢٧ ص ٣٤٥٨.

## الفصل الخامس

## علاقة القدّمة بالخاتِة RELATION BETWEEN LEAD AND CONCLUSION

انتهينا في الفصول السابقة من هذا الباب، من دراسة أنواع المقدمات، والاستهلال الجيد المثير للانتباه والاهتام، ورأينا مدى عناية القرآن الكريم بهذه الابتداءات واهتامه بها، لأنها أول ما تقع عليها عين القارىء، وأول ما يطرق سمعه. والمعروف أن الابتداء ان كان لائقا بالمعنى الوارد بعده توفرت الدواعي على الاقبال عليه والانفعال والتأثر به.. كها انتهينا أيضا من دراسة الخاتمة، ورأينا مدى عناية القرآن الكريم بها، باعتبارها آخر ما تقع عليه العين، وآخر ما ينتهي الى السمع، ويتردد صداه في الأذن، ويعلق بحواشي الذكر، فلا ينتظر القارىء أو السامع شيئا بعده..

ونتناول في هذا الفصل، نقطة هامة أخرى تتصل اتصالا وثيقا بتلك النقاط السابقة، وتتعلق بالصياغة الصحفية السليمة، التي تستهدف جذب القارىء الى القراءة، ومواصلتها حتى النهاية.. وهذه النقطة الهامة هي ضرورة وجود علاقة، وروابط، وتلازم بين المقدمة والخاتمة في المادة الصحفية على اختلاف أنواعها، وأهمية مراعاة ذلك عند الصياغة الصحفية.. فمن حسن الصياغة أن ترتبط المقدمة بالخاتمة لئلا يكون بينها انفكاك يفسد الغرض الذي من أجله تكتب المقدمات والخواتم، لتسهيل الفهم والاستيعاب لدى القراء.. فلا بد أن تتضمن كل من المقدمة والخاتمة معلومات وحقائق متصلة بفكرة الموضوع الأساسية. والمقدمة تسلم القارىء وتنقله الى غيرها من العناصر

والتفاصيل التي ترد في صلب المادة الصحفية، الى أن ينتهي بالخاتمة، ولا يمكن فصل دور المقدمة عن دور الخاتمة، فلكل منها - كما رأينا - دور تؤديه، ويكمل كل منها الآخر.

وحكم المقدمات والخواتم في القرآن الكريم - كما رأينا - خلال الفصول السابقة، أنها متصلة اتصالا وثيقا، ومرتبطة تمام الارتباط، بما ورد في صلب السور من الآيات القرآنية الواقعة بين الابتداءات والانتهاءات. والنتيجة المنطقية لذلك، وجود تلازم وترابط واتصال بين المقدمات والخواتم «وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذا بأعناق بعض فيقوى بذلك الاتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء الحكم المتلائم الأجزاء (١) ».

والقرآن الكريم، الذي نسترشد به ونستهدي في بحوثنا تلك، يقدم لنا المعالم البارزة في هذا الصدد. ونقدم فيا يلي نماذج على سبيل الاستشهاد والدراسة التي تنير لنا السبيل وتوضح لنا معالم الطريق..

فهذه سورة (البقرة) وأطول سور القرآن على الاطلاق، قد بدأت بقوله تعالى: ﴿أَلَم \* ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين \* الذين يؤمنون يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ونما رزقناهم ينفقون \* والذين يؤمنون بما أنزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون \* أولئك على هدي من ربهم وأولئك هم المفلحون \* . (سورة البقرة الآيات ١ - ٥)

فقد ابتدأت السورة الكريمة بالاشارة الى القرآن الكريم الذي لا شك في أنه من عند الله، وأنه هاد للمؤمنين المتقين.. ثم بينت الآيات أوصاف المتقين، وتحدثت عن حقيقة الايان بالرسل جميعا.. وها هي السورة الكريمة تختم بقوله تعالى: ﴿آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم المرآن، مصدر سابق، جـ١ ص٣٦.

والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واليك المصير \* لا يكلف الله نفسا الا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا ان نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا اصرا كها حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين.

(سورة البقرة الآيتان ٢٨٥ - ٢٨٦)

وهو ختام ينعطف على افتتاحها، ويتناسق تماما معه، ومع أظهر ما اشتمل عليه سياق السورة، ختاما يتناول قاعدة التصور الاسلامي في الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، وهي القاعدة التي تكرر ابرازها في السورة، كما يتناول دعاء رخيا من المسلمين لله، يقرر طبيعة العلاقة بين المؤمن وربه، وحاله معه سبحانه وتعالى.. وهو ختام يتناسق مع المطلع، ويرتبط معه بعلاقة النظيرين المتشابهين (٢).

وكذلك سورة (آل عمران) تبدأ بقوله تعالى: ﴿أَلَم \* الله الا اله الا هو الحي القيوم \* نزل عليك الكتاب بالحتى مصدقا لما بين يديه وأنزل التوارة والانجيل \* من قبل هدى للناس وأنزل الفرقان ان الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام \* ان الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء \* هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا اله الا هو العزيز الحكيم \* هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله الا أولوا الألباب \* ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا وهب لنا من الا أولوا الألباب \* ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا وهب لنا من

<sup>(</sup>٢) أنظر في ذلك: في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ٣ ص٢٧٧ وص٣٣٩٠

لدنك رحمة انك أنت الوهاب \* ربنا انك جامع الناس ليوم لا ريب فيه ان الله لا يخلف الميعاد .

(سورة آل عمران الآيات ١ - ٩).

تبدأ السورة بذكر أدلة التوحيد، والألوهية والنبوة، ومواجهة أهل الكتاب المنكرين لرسالة النبي عليه وهم بحم معرفتهم بالنبوات والرسالات والكتب المنزلة، والوحي من الله، كانوا أولى الناس بأن يكونوا أول المصدقين المسلمين، لو أن الأمر أمر اقتناع بحجة ودليل. وتحدد الآيات موقف المؤمنين الحقيقيين من آيات الله، وموقف أهل الزيغ والانحراف، وتصور حال المؤمنين من ربهم، والتجائهم اليه، ومعرفتهم بصفاته (٣).

واختتمت السورة بقوله تعالى: ﴿ ان في خلق الساوات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب \* ألذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق الساوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار \* ربنا انك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين من أنصار \* ربنا اننا سمعنا مناديا ينادي للايمان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار \* ربنا وآتنا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة انك لا تخلف الميعاد \* فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجري من تحتها الأنهار ثوابا من عند الله والله عنده حسن الثواب \* لا يغرنك تقلب الذين كفروا في البلاد \* متاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد \* لكن الذين اتقوا ربهم لهم جنات تجري من

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ٣ ص٣٦٥.

تحتها الأنهار خالدين فيها نزلا من عند الله وما عند الله خبر للأبرار \* وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل اليكم وما أنزل اليهم خاشعين لله لا يشترون بآيات الله غنا قليلا أولئك لهم أجرهم عند ربهم ان الله سريع الحساب \* يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون \*.

(سورة آل عمران الآيات ١٩٠ - ٢٠٠)

وعلى نسق ما بدأت به السورة، فقد اختتمت أيضا بذكر دلائل الوحدانية، والقدرة، ودلائل الخلق والايجاد، ليستدل منها الانسان على البعث والنشور.. وفيه أيضا دعاء ندي من قلوب المؤمنين، واستجابة من الله سبحانه وتعالى لهم.. وفيه أيضا ذكر أهل الكتاب ليقول للمسلمين ان الحق الذي بأيديهم، لا يجحده أهل الكتاب كلهم، فان منهم من يؤمنون به، ويشهد بأحقيته.. وفيه أيضا دعوة للمسلمين الى الصبر، والمصابرة، والمرابطة، والتقوى التقوى المسلمين الم

وقد ختمت سورة (النساء) بمثل ما ابتدأت به من رعاية حقوق الورثة من الأقرباء (٥٠).. وكانت بداية سورة (الأعراف) وختامها تشيران الى القرآن الكريم واثبات التوحيد، فكانت الدعوة الى الايان بواحدانية الرب المعبود في البدء والختام (١٠).. وكان ختام سورة (يونس) يلتقي مع مطلعها ويتناسق معه (٧).. ونجد أيضا أن سورة (هود) قد ختمت بمثل ما بدأت به من عبادة الله وحده، والتوجه اليه

<sup>(2)</sup> في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣ ص ٣٥٦ وكذلك صفوة التعاسبر، مصدر سابق جـ ٤ ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٦ ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٩ ص ١٤٢٤ وكذلك صفوة التعاسبر، مصدر سابق، جـ ٨ ص ٤٣٥٠

<sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١١ ص١٨٢٦.

وحده والرجعة اليه في نهاية المطاف، وهكذا يلتقي جمال التنسيق في البدء والختام (^).

وقد توافق المطلع والختام في سورة (يوسف) .. فقد بدأت السورة بخطاب للنبي بالله بقطة بقوله تعالى: ﴿ نحن نقص عليك أحسن القصص عما أوحينا اليك هذا القرآن وان كنت من قبله لمن الغافلين. ثم ما يكاد النبي الكريم يفتح قلبه لتلقى ما يوحى اليه من قصص، حتى يجد نفسه مع قصة يوسف عليه السلام.. وفيها يرى النبي الكريم ما وقع لهذا النبي الكريم من أحداث، وما استقبلته به الحياة في مدارج صباه من كيد على يدى أقرب الناس اليه.. وعلى خطوات هذه الرحلة الطويلة مع قصة يوسف وأحداثها، يستعرض النبي ما كان يجري بينه وبين قومه من أحداث، وما يكيدون له من كيد، وما يرمونه من ضر لا لشيء الا لأن الله تعالى قد اصطفاه للرسالة، ووضع في يديه الخير الذي يدعوهم اليه.. ثم تختم السورة بقوله تعالى ﴿حتى اذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا جاءهم نصرنا فنجى من نشاء ولا يرد بأسنا عن القوم الجرمين \* لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ما كان حديثا يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم بؤمنون﴾ وفي هذا تطمين للرسول الكريم، وأنه سيكون له من هذا الضيق الذي يعانيه فرجا، ومن هذه الآلام التي يلقاها من قومه، هي آلام المخاض لميلاد جديد يستقبل فيها النبي قومه مؤمنين بالله مطيعين لرسوله، تماما مثلها حدث الفرج والرخاء ليوسف عليه السلام بعد الحن الكثيرة والابتلاءات العديدة التي واجهها على امتداد قصته. وهكذا يتوافق المطلع والختام في سورة يوسف. كما توافق المطلع والختام في القصة التي شغلت أغلب السورة.. فتحقق الهدف الديني كاملا، وتحققت

<sup>(</sup>٨) في ظلال المرآن، مصدر سابني، جـ١٢ ص١٩٣٤ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق، حـ١١ ص٢٠.

السمات الفنية كاملة مع صدق الرواية، ومطابقة الواقع في الموضوع (١٠).

كذلك فقد بدأت سورة (الرعد) بقوله تعالى: ﴿المر تلك آيات الكتاب والذي أنزل اليك من ربك الحق ولكن أكثر الناس لا يؤمنون ﴾ وكان ختامها قوله تعالى: ﴿ويقول الذين كفروا لست مرسلا قل كفى بالله شهيدا بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب ﴾ وهكذا يختم الله سبحانه وتعالى قد وتعالى السورة بحكاية انكار الكفار للرسالة، وكان سبحانه وتعالى قد بدأها باثبات الرسالة، وبذلك يلتقي البدء والحتام ويشهد الله مكتفيا بشهادته، التي جاء بها المطلع وجاء بها الحتام، والتي يحسم بها كل جدل وينتهي كل كلام (١٠٠).

وبدأت سورة (ابراهيم) بقوله تعالى: ﴿الر كتاب أنزلناه اليك لتخرج الناس من الظلمات الى النور باذن ربهم الى صراط العزيز الحميد واختتمت بقوله تعالى: ﴿هذا بلاغ للناس ولينذروا به وليعلموا أنما هو اله واحد وليذكر ألوا الألباب وهذا الحتام يتسق مع المطلع، حيث ختمت السورة بمثل ما بدأت به، ولكن في اعلان عام جهير الصوت عالى الصدى، لتبليغ البشرية كلها في كل مكان (١٠٠٠).

وكان بدء سورة (الحجر) قوله تعالى: ﴿الر تلك آيات الكتاب وقرآن مبين﴾ وفي ذلك اشارة الى القرآن الكريم المعجز، كلام الله تعالى

<sup>(</sup>٩) القصص الفرآني في منطوقه ومعهومه، مصدر سابق، ص٤٩١ و ص٤٩٣ وأبصا في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ١٢ ص٢٠٣٧ وانظر فصة بوسف عليه السلام في موضعها بالفصل الرابع من الباب النالث.

<sup>(</sup>۱۰) في طلال القرآن مصدر سابق جـ ١٣ ص ٢٠٦٥ - ٢٠٦٦ وجدير بالدكر أن هذه السورة (الرعد) كانت قد نزلت في فترة اشتد فيها الاعراض والتكذب والتحدي من المشركين، كما كبر فيها طلب الخوارق من الرسول على المعال العذاب الذي يندرهم به، مما اقتصى حملة صخمة تستهدف تنبيت الرسول المسلمين ومن معه على الحق الذي أنزل اليه من ربه...

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ١٣ ص٢١١٣.

الكامل في الفصاحة والبيان، المتعالي عن الطاقة البشرية والذي لا خلل فيه ولا اضطراب. وكان ختام السورة قوله تعالى: ﴿ولقد آتيناك سبعا من المثاني والقرآن العظم..﴾ الى آخر السورة.. وهذا الختام جاء على نفس النسق الذي جاء في البدء، تذكير لرسول الله عَيْلِيَّة، بالنعمة العظمى عليه بانزال هذا الكتاب الجيد المعجز، وأمر له بالصبر والسلوان على مل يلقاه من أذى المشركين، وتبشره بالنصر له وللمؤمنين (١٠٠).

وقد بدأت سورة (الاسراء) بقوله تعالى: ﴿سبحان. ﴾ وهو اسم للتسبيح ومعناه تنزيه الله تعالى من كل سوء ونقص، ومن كل ما لا يليق بجلال الله العلي الشأن.. وختمت السورة بقوله تعالى: ﴿وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيرا ﴾ أي أن السورة ختمت كما بدأت بحمد الله، وتقرير وحدانيته بلا ولد ولا شريك، وتنزيهه عن الحاجة الى الولد والنصير، وهو العلي الكبير. فيلخص هذا الختام محور السورة الذي دارت عليه، والذي بدأت ثم ختمت به (١٠).

وكان بدء سورة (الكهف) قوله تعالى: ﴿الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا....﴾ وكان ختامها قوله تعالى: ﴿قل الما أنا بشر مثلكم يوحى الي أنما الهكم اله واحد فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا﴾.. وهكذا يتساوى البدء والختام في اعلان الوحدانية، وانكار الشرك، واثبات الوحي، والتمييز المطلق بين الذات الالهية، وذوات الحوادث (١٤).

<sup>(</sup>۱۲) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١٤ ص ١٠٤ - ١٠٥٠.

<sup>(</sup>۱۳) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٢٢٥٤ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١٥ ص ١٥١ و ص ١٨٠٠

<sup>(</sup>١٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ١٥ ص٢٢٥٧.

وبدأت سورة (طه) بقوله تعالى: ﴿طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى الا تذكرة لن يخشى وفي هذا خطاب للرسول الله ببيان وظيفته وحدود تكاليفه، ونفي ارادة الشقاء عنه من تنزيل القرآن. وختمت السورة بقوله تعالى: ﴿فاصبر على ما يقولون. ﴾ الى آخر السورة وفي ذلك بعض التوجيهات الربانية للرسول الله أفي الصبر، وتحمل الأذي في سبيل الله، حتى يأتي نصر الله.. والختام هنا يتناسق مع المطلع كل التناسق، فهو التذكرة الأخيرة لن تنفعه التذكرة، وليس بعد الله تعالى (١٥).

وهذه سورة (الأنبياء) بدأت بقوله تعالى: ﴿اقترب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون..﴾ وهو مطلع قوي الضربات، يهز القلوب هزا وهو يلفتها الى الخطر القريب المحدق، وهي عنه غافلة لاهية.. وفي النهاية يجيء ايقاع الختام في السورة مشابها لايقاع الافتتاح ﴿ ان في هذا لبلاغا لقوم عابدين...﴾ هو ايقاع قوي أيضا، وانذار صريح، وتخلية بينهم وبين مصيرهم المحتوم. وبذلك يتقابل طرفا السورة (البدء والختام) في ايقاع قوي مثير عميق (١٦).

وانظر الى سورة (المومنون) .. فقد بدأت بقوله تعالى: ﴿قد أفلح المؤمنون ...﴾ أي فاز وسعد وحصل على البغية والمطلوب المؤمنون المتصفون بهذه الأوصاف الجليلة. و (قد) للتأكيد والتحقيق، فكأنه يقول لقد تحقق ظفرهم، ونجاحهم بسبب الايمان، والعمل الصالح، ثم عدد مناقبهم.. وانتهت السورة بقوله تعالى: ﴿ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به فانما حسابه عند ربه انه لا يفلح الكافرون \* وقل

<sup>(</sup>١٥) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ١٦ ص ٢٣٢٦، و ص ٢٣٥٨ وكذلك صموه التفاسير مصدر سابق، جـ ١٦ ص ٢٢٩٠.

<sup>(</sup>١٦) في ظـــلال القرآن، مصــدر سابــق جـ١٧ ص٢٣٦٦ - ٢٣٦٧ وص٠٠٤٠ و ص٠٠٤٠٠ وص٢٤٠٠

رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين وفي هذا تقرير للقاعدة الأولى للايمان والتوحيد، واعلان الخسارة الكبرى لمن يشركون بالله.. والتوجه الى الله في طلب الرحمة والغفران، وهو أرحم الراحمين.. وهنا يلتقي مطلع السورة وختامها في تقرير الفلاح للمؤمنين، والخسران للكافرين وشتان ما بين الفريقين.. وأيضا تقرير صفة الخشوع في الصلاة في مطلع السورة، والتوجه الى الله بالخشوع في ختامها.. وبذلك يتناسق المطلع والختام في ظلال الايمان (١٧).

وابتدأت سورة (الشعراء) بموضوع القرآن العظيم الذي أنزله الله هداية للخلق، وبلسا شافيا لأمراض الانسانية، وذكرت موقف المشركين منه، فقد كذبوا به مع وضوح آياته، وسطوع براهينه، وطلبوا معجزة أخرى غير القرآن الكريم عنادا واستكبارا: ﴿طسم \* تلك آيات الكتاب المبين \* لعلك باخع نفسك ألا يكونوا مؤمنين \* ان نشأ ننزل عليهم من الساء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين \* وما يأتيهم من ذكر من الرحمن محدث الا كانوا عنه معرضين \* فقد كذبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزئون ﴾.. وختمت السورة بالرد على افتراء المشركين في زعمهم أن القرآن من تنزل الشياطين: ﴿هل أنبئكم على من تنزل الشياطين \* تنزل على كل أفاك أثيم \* يلقون السمع وأكثرهم كاذبون وبذلك يتناسق البدء والحتام في أروع تناسق والتئام (١٠٠٠).

وسورة (النمل) لها مقدمة وتعقيب، يتمثل فيها موضوع السورة الذي تعالجه، وقصص بين المقدمة والتعقيب يعين على تصوير هذا الموضوع ويؤكده، فموضوع السورة الرئيسي هو العقيدة: الايمان بالله وعبادته وحده، والايمان بالآخرة وما فيها من ثواب وعقاب، والايمان

<sup>(</sup>۱۷) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ۱۸ ص ۲٤۸۲ - ۲٤۸۳ وكدلك صفوة التفاسير مصدر سابق حـ ۱۸ ص ۳۰۳.

<sup>(</sup>١٨) صفوة النفاسر، مصدر سابق، جـ ١٩ ص٣٧٣.

بالوحي وان الغيب كله شه، لا يعلمه سواه، والايمان بالله الخالق الرازق واهب النعم، وتوجيه القلب الى شكر أنعم الله على البشر، والايمان بأن الحول والقوة كلها لله، وأن لا حول ولا قوة الا بالله (۱۱) ولقد كان البدء قوله تعالى: ﴿طس تلك آيات القرآن وكتاب مبين \* هدى وبشرى للمؤمنين \* الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة هم يوقنون ﴾.. وكان الختام قوله تعالى: ﴿الله أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرمها وله كل شيء وأمرت أن أكون من المسلمين \* وأن أتلو القرآن فمن اهتدى فاغا يهتدي لنفسه ومن ضل فقل اغا أنا من المنذرين \* وقل الحمد الله سبريكم آياته فتعرفونها وما ربك بغافل عها تعملون ﴾.

وتأمل سورة (القصص) كيف بدئت بأمر موسى عليه السلام ونصرته وقوله ﴿فلن أكون ظهبرا للمجرمين﴾ وخروجه من وطنه ونصرته واسعافه بالمكالمة.. وختمت بأمر النبي على الله بأن لا يكون ظهبرا للكافرين، وتسليته عند اخراجه من مكة، ووعده بالعودة اليها(٢٠٠). في قوله تعالى: ﴿ان الذي فرض عليك القرآن لرادك الى معاد﴾.

وانظر الى سورة (الروم) التي بدأت بالتنبؤ عن حدث غيبي هام، أخبر عنه القرآن الكريم قبل حدوثه، ألا وهو وعد الله بنصر الروم بعد بضع سنين ونصر المؤمنين: ﴿الم \* غلبت الروم \* في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون \* في بضع سنين لله الأمر من قبل ومن بعد ويومئ نفرح المؤمنون \* بنصر الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم ... ثم ختمت السورة بالصبر حتى يأتي وعد الله، والصبر كذلك

<sup>(</sup>١٩) في طلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٩ ص ٢٦٢٤٠

<sup>(</sup>٢٠) الرهان في علوم القرآن، مصدر سابق، جـ١ ص١٨٥ وكذلك الاتقان في علوم المرآن، مصدر سابق جـ٢ ص١١١٠٠

على محاولات الاستخفاف والزعزعة من الذين لا يوقنون: ﴿فاصبر ان وعد الله حق ولا يستخفنك الذين لا يوقنون﴾ .. وبذلك يتناسق البدء والحتام، وتنتهي السورة وفي القلب ايقاع التثبت القوي بالوعد الصادق الذي لا يكذب واليقين الثابت الذي لا يخون، وقد تحققت النبوءة كما أخبر القرآن الكريم، وذلك من أظهر الدلائل على صدق محمد عيالية ، فيا جاء به من الوحي، ومن معجزات القرآن (٢١).

وهذه سورة (الأحزاب) بدأت بتوجيه الرسول على الله والتوكل عليه وحده وعصيان الكافرين والمنافقين، واتباع وحي الله، والتوكل عليه وحده دون سواه ﴿يا أيها النبي اتق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين ان الله كان عليا حكيا \* واتبع ما يوحى إليك من ربك ان الله كان بما تعملون خببرا \* وتوكل على الله وكفى بالله وكيلا ﴾ وبنفس الايقاع تختم السورة بقوله تعالى: ﴿ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفورا رحيا ﴾ وبذلك يتناسق بدء السورة وختامها.. ففي ختم السورة بهذه الآية من البدائع ما يسميه على البديع «رد العجز على الصدر » لأن بدء السورة كان في ما يسميه على الكافرين، وختامها كان في بيان سوء عاقبة المنافقين والكافرين، فحسن الكلام في البدء والختام (٢٣).

وابتدأت سورة (سبأ) بتمجيد الله جل وعلا، الذي أبدع الخلق، وأحكم شئون العالم، ودبر الكون بحكمته، فهو الخالق المبدع الحكيم الذي لا يغيب عن علمه مثقال ذرة في الساوات ولا في الأرض، وهذا من أعظم البراهين على وحدانية الله رب العالمين ﴿الحمد لله الذي له ما

<sup>(</sup>۲۱) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ۲۱ ص ۲۷۷۸ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ۲۱ ص ٤٧٠.

<sup>(</sup>٢٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق، حـ٢٦ ص ٢٨٨٥ - ٢٨٨٦ وكذلك صفوة التفاسر، مصدر سابق جـ٢٦ ص ٥٤١.

في الساوات وما في الأرض وله الحمد في الآخرة وهو الحكيم الخبير \* يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من الساء وما يعرج فيها وهو الرحيم الغفور \* وختمت السورة بدعوة المشركين الى الايمان بالواحد القهار الذي بيده تدبير أمور الخلق أجمعين (٢٣). ﴿ وقالوا آمنا به وأنى لهم التناوش من مكان بعيد \* وقد كفروا به من قبل ويقذفون بالغيب من مكان بعيد \* وحيل بينهم وبين ما يشتهون كها فعل بأشياعهم من قبل انهم كانوا في شك مريب \* .

وقد بدأت سورة (ص) بالذكر في قوله تعالى ﴿ص والقرآن ذي الذكر﴾ وختمت بالذكر أيضا في قوله تعالى: ﴿ان هو الا ذكر للعالمين﴾ (٢٤) انه الختام الذي يتناسق تماما مع الافتتاح.

وتبتدىء سورة (الشورى) بتقرير مصدر الوحي، ومصدر الرسالة. فالله رب العالمين هو الذي أنزل الوحي على الأنبياء والمرسلين، وهو الذي اصطفى لرسالاته من شاء من عباده، ليخرجوا الانسانية من ظلمات الشرك والضلال الى نور الهداية والايمان كذلك يوحي اليك والى الذين من قبلك الله العزيز الحكيم وختمت السورة بالحديث عن الوحي، وعن القرآن كها بدأت به في مطلعها (وكذلك أوحينا اليك روحا من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب ولا الايمان ولكن جعلناه نورا الله الذي له من نشاء من عبادنا وانك لتهدي الى صراط مستقيم مراط نهدي به من نشاء من عبادنا وانك لتهدي الى صراط مستقيم مراط وهكذا بدأت السورة وانتهت، بالحديث عن الوحي والرسالات ليتناسق الكلام في البدء والختام (٥٠٠).

<sup>(</sup>۲۳) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ۲۲ ص ٥٤٣٠

<sup>(</sup>٢٤) الاتقان في علوم القرآن، مصدر سابق، جـ٢ ص١١١٠

<sup>(</sup>٢٥) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٥ ص ١٣١٠

وبدأت سورة (الدخان) بالحديث عن القرآن الكريم، وتنزيله في ليلة مباركة، فيها يفرق كل أمر حكيم، رحمة من الله بالعباد، وانذارا لهم وتحذيرا، ثم تعريف للناس بربهم ﴿حم \* والكتاب المبين \* انا أنزلناه في ليلة مباركة انا كنا منذرين \* فيها يفرق كل أمر حكيم \* أمرا من عندنا انا كنا مرسلين \* رحمة من ربك انه هو السميع العليم . وختمت السورة بالاشارة الى القرآن الكريم كها بدأت، ويذكرهم بنعمة الله في تيسير هذا القرآن على لسان الرسول العربي، الذي يفهمونه ويدركون معانيه، ويخوفهم العاقبة والمصير في تعبير ملفوف ولكنه عنيف، ﴿فاغا يسرناه بلسانك لعلهم يتذكرون \* فارتقب انهم مرتقبون وهو ختام يلخص جو السورة وظلها ويتناسق مع بدئها (٢٦).

وتأمل سورة (محمد) التي بدأت بدءا عجيبا باعلان حرب سافرة على الكفار أعداء الله، وأعداء رسوله، الذين حاربوا الاسلام، وكذبوا الرسول على ووقفوا في وجه الدعوة المحمدية، ليصدوا الناس عن دين الله. وأمرت المؤمنين بقتال الكافرين، وحصدهم بسيوف المجاهدين لتطهير الأرض من رجسهم، حتى لا تبقى لهم شوكة ولا قوة. ودعت الى أسرهم بعد اكثار القتل فيهم والجراحات والذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعالهم والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم ولك بأن الذين كفروا اتبعوا الباطل وأن الذين آمنوا اتبعوا الحق من ربهم كذلك يضرب الله للناس أمثالهم فاذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى اذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق فاما منا بعد واما فداء حتى على على المرب أوزارها وحتمت السورة بدعوة المؤمنين الى سلوك طريق العزة والنصر، بالجهاد في سبيل الله وعدم الوهن والضعف أمام

<sup>(</sup>٢٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٥ ص٣٠٠٦ وص٣٠٠٧ وص٣٢١٧.

قوى الشر والبغي، وحذرت من الدعوة الى الصلح مع الأعداء حرصا على الحياة والبقاء، فان الحياة الدنيا زائلة، وما عند الله خير للأبرار ﴿ فلا تهنوا وتدعوا الى السلم وأنتم الأعلون والله معكم ولن يتركم أعالكم.. ﴾ الى آخر السورة.. وهكذا ختمت السورة بالدعوة الى الجهاد، كما بدأت بالدعوة اليه، ليتناسق البدء مع الختام ألطف التئام (٢٧).

وهذه سورة (ق) ابتدأت بالقسم بالقرآن والتحدث عن القضية الأساسية التي أنكرها كفار قريش، وتعجبوا منها غاية العجب، وهي قضية الحياة بعد الموت، والبعث بعد الفناء ﴿ق والقرآن الجيد \* بل عجبوا أن جاءهم منذر منهم فقال الكافرون هذا شيء عجيب \* أإذا متنا وكنا ترابا ذلك رجع بعيد ﴾. وختمت السورة الكرية بالتذكير بالقرآن، والحديث عن «صيحة الحق» وهي الصيحة التي يخرج الناس على الله منهم أحد، وفيه اثبات للبعث والنشور الذي كذب به المشركون ﴿واستمع يوم يناد المناد من مكان قريب \* يوم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يوم الخروج \* انا نحن نحي ونميت والينا المصير \* يوم تشقق الأرض عنهم سراعا ذلك حشر علينا يسير \* نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾، وهكذا يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخاف وعيد ﴾، وهكذا ختمت السورة بمثل ما بدأت به، بالقسم بالقرآن والتذكير به واثبات ختمت السورة بمثل ما بدأت به، بالقسم بالقرآن والتذكير به واثبات البعث والنشور، الذي كذب به المشركون ليتناسق البدء مع الختام (٢٨).

وابتدأت سورة (الرحمن) بتعديد آلاء الله الباهرة ، ونعمه الكثيرة الظاهرة على العباد التي لا يحصيها عدد، وفي مقدمتها نعمة

<sup>(</sup>۲۷) صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٢٠٤ - ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢٨) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٢٤٠ - ٢٤١ وص ٢٤٨.

تعليم القرآن، بوصفه المنة الكبرى على الانسان، وتسبق في الذكر خلق الانسان ذاته وتعليمه البيان ﴿الرحمن \* علم القرآن \* خلق الانسان علمه البيان ﴾ وختمت السورة بتمجيد الله جل وعلا، والثناء عليه، على ما أنعم على عباده من فنون النعم والاكرام، وهو أنسب ختام لسورة الرحمن ﴿تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام ﴾ وهكذا يتناسق البدء مع الختام في أروع صور البيان (٢١).

وقد ابتدأت سورة (الواقعة) بالحديث عن أهوال يوم القيامة، وما يكون بين يدي الساعة من أهوال، وانقسام الناس الى ثلاث طوائف (أصحاب اليمين، وأصحاب الشمال، والسابقون).. وختمت السورة بذكر الطوائف الثلاثة، وهم أهل السعادة، وأهل الشقاوة، والسابقون الى الخبرات من أهل النعيم، وبينت عاقبة كل منهم. فكان ذلك كالتفصيل لما ورد في أول السورة من اجمال، والاشادة بذكر مآثر المقربين في البدء والحتام (٣٠).

وابتدأت سورة ﴿الحشر﴾ بتنزيه الله وتمجيده، فالكون كله بما فيه من انسان، وحيوان، ونبات، وجماد، شاهد بوحدانية الله وقدرته وجلاله، ناطق بعظمته وسلطانه.. وختمت السورة مثلها بدأت بالتسبيح وذكر أساء الله الحسنى وصفاته العليا، وتنزيهه عن صفات النقص. وهكذا يتناسق البدء مع الختام أبدع تناسق ووئام (٢١).

كذلك ابتدأت سورة (الممتحنة) بالتحذير من موالاة أعداء الله، السذين آذوا المؤمنين حستى اضطروهم الى الهجرة، وترك السديسار والأوطان. وختمت السورة بتحذير المؤمنين من موالاة أعداء الله

<sup>(</sup>٢٩) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٧ ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣٠) صفوة التفاسر، مصدر سابق جـ ٢٧ ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣١) نفس المصدر السابق جـ ٢٨ ص ٣٤٦ – ٣٤٧.

الكافرين. وهكذا ختمت السورة بمثل ما بدأت به من التحذير من موالاة الكفار أعداء الله، وهو بمثابة التأكيد للكلام وتناسق الآيات في البدء والختام (٣٢).

وابتدأت سورة (الصف) بعد تسبيل الله وتمجيده، بتحدير المؤمنين من اخلاف الوعد، وعدم الوفاء بما التزموا به، وأخبارهم بفضيلة الجهاد في سبيل الله.. وختمت السورة بدعوة أهل الايمان الى نصرة دين الرحمن، كما فعل الحواريون أصحاب عيسى عليه السلام. حين دعاهم الى نصرة دين الله، فاستجابوا ونصروا الحق والرسول.. وهكذا يتناسق البدء مع الحتام في أبدع بيان واحكام. كما يتناسق بدوها وختامها مع المحور الأساسي للسورة التي تتحدث عن موضوع (القتال) وجهاد أعداء الله والتضحية في سبيل الله لاعزاز دينه واعلاء كلمته (۱۳۳).

وتعالج سورة (القيامة) موضوع البعث والجزاء، الذي هو أحد أركان الايمان.. وقد ابتدأت السورة بالقسم بيوم القيامة وبالنفس اللوامة على أن البعث حق لا ريب فيه. وختمت السورة باثبات الحشر، والمعاد بالأدلة والبراهين العقلية (٢٠٠). وهكذا يتفق المطلع والختام مع موضوع السورة الأساسي حول البعث والجزاء.

وقد ابتدأت سورة (النبأ) بالاخبار عن موضوع القيامة والبعث والجزاء، وهو الموضوع الذي شغل أذهان الكثبرين من كفار مكة، حتى صاروا فيه بين مصدق ومكذب.. وختمت السورة بالحديث عن هول يوم القيامة، حيث يتمنى الكافر أن يكون ترابا فلا يحشر ولا يحاسب.

<sup>(</sup>٣٢) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٨ ص ٣٥٩ - ٣٦٠ و ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>٣٣) صفوة التفاسير، مصدر سابق، حـ ٢٨ ص ٣٦٩ - ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٩ ص ٤٨٢ – ٤٨٣.

وهكذا يتناسق البدء مع الختام، مع محور السورة الذي يدور حول اثبات عقيدة البعث التي طالما أنكرها المشركون (٢٥٠).

\* \* \*

وخلاصة ما سبق انه توجد علاقات وترابط وتلازم من أي صورة بين بدايات السور القرآنية وخواتيمها، الى جانب اتصالها بما بينها من تفاصيل أي بالحور الأساسي الذي تدور حوله السور، وكل هذا من شأنه أن يجعل الكلام متناسقا ومرتبطا بما يسهل الفهم والاستيعاب دون مشقة أو صعوبة. حيث ينتقل القارىء من جزء الى جزء دون أن يحس بوجود انفكاك أو ثغرات بين تلك الأجزاء تجعله يتوقف بين الحين والحين لتبين معالمها، وهذه معالم مضيئة تساعد الصحفي وترشده الى صياغة المادة الصحفية التي يقدمها في أحسن ثوب، وأيسره الى الاستيعاب لأن مادته ستكون مترابطة متناسقة تأخرى تتعلق بالصياغة الجيدة السليمة وهي خاصة بالحوار ومعالم القرآنية وهذا هو موضوع الفصل التالي.

<sup>(</sup>٣٥) صفوة التفاسير، مصدر سابني، جـ ٣٠ ص ٥٠٦.

### الفضل السكادس

## حــــوُلـــ الحِـــوار ON DIALOGUE

قدمنا في الفصل الثالث من الباب الأول السابق، «معالم قرآنية حول الصراع» باعتباره من الغرائز الطبيعية في الجنس البشري، ومظهرا بارزا من مظاهر الحركة، الباعثة القوة في الوجود، والمولدة لكل الطاقات العاملة في مسرح الحياة.. وفي هذا الفصل نستكمل الدراسة ان شاء الله، حيث نقوم بدراسة «معالم قرآنية حول الحوار» باعتباره لونا من ألوان الصراع وتنازع البقاء، وأسلوبا من أساليب القول، يجب أن يعتمد عليه الصحفي في خلق الحركة وتلوينها وتنويعها في بعض ما يقدمه من انتاج صحفي.. فالحوار الذي يتمثل في العملية الاعلامية، هو أداة هامة تنعقد بها الصلات بين الناس، وقوة كبرى في توثيق العلاقات الانسانية، وتتحق به المفاعلة بين القلوب والعقول.

وللقرآن الكريم - المثل الأعلى - في الامساك بزمام الموقف الحواري، وادارته على الوجه الذي يقيم منه معجزة باهرة.. ولم بلترم القرآن الكريم منهجا واحدا في اقامة البناء الحواري، بل نجده يذهب بالأسلوب الحواري كل مذهب ويلونه ألوانا شتى حسب مقتضى الحال، وداعية المقام.. فهو حينا يختصر الأحداث ويعرضها عرضا سريعا، تطوى فيه التفاصيل، وتغني فيه الاشارة واللمحة الدالة، على العبارات المبسوطة. وأحيانا يفصل الأمر حيث لا يكون غير الكلمة ما يسد مسدها. وفيا بين الأمرين درجات متباينة في الايجاز والتفاصيل.

<sup>(</sup>۱) القصيص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الحطيب) مصدر سابق ص ۱۲۵ - ۱۲۵.

وباختصار نجد المشهد في الحوار القرآني، كأنه حاضر يملأ الأسماع والأبصار، بكل خلجة أو خاطرة وقعت فيه، حيث يصور الموقف تصويرا تاما يتناول جميع أجزائه أو يتناول جانبا منه ويترك الجانب أو الجوانب الأخرى لدلالة الحال عليها، وعدم اقتضاء الموقف لها.. فقد نشهد مشهدا قصيرا ولكنه يجمع أجزاء الحديث كلها، بحيث يرى جميع الوقائع التي شاركت في بناء الحدث، وعملت على انمائه واكتماله. وقد نقف بين يدي مشهد طويل، ولكن نرى فيه فجوات كثيرة، يحاول الانسان ملأها بما بين يديه في مسافات القصة من دلالات وامارات (٢).

ونلحظ في أنواع الحوار التي وردت في القرآن الكريم، أنه ليس من اللازم أن يقوم الحوار بين اثنين، فقد يكون بين الانسان وذاته، كالحوار بين ابراهيم عليه السلام ونفسه، وقد يكون الحوار بين اثنين، كالحوار بين الله عز وجل وبين الملائكة، والأنبياء والرسل. وبين ابراهيم عليه السلام وصاحب الملك. وبين موسى وفرعون وغبر ذلك كثير، وقد يكون بين كثرة، اي أكثر من اثنين، حيث يكون بين واحد من طرف وجماعة من طرف آخر، كالحوار الواقع في أكتر والقصص القرآنية بين الرسل وأقوامهم (٣).

ونقدم فيا يلي معالم قرآنية لبعض أنواع الحوار السابق الاشارة اليها، والتي جرت كلها في نمط أساليب القرآن الرفيعة، مها كانت الأشخاص والمتحاورون، حيث عبر عن معانيها أرفع الكلام، وأسهاه، وأعرقه (1).

 <sup>(</sup>۲) نفس المصدر السابق، ص١٢٥ وكدلك الوحدة الموضوعية في الفرآن الكريم (محمد مجود حجازي) مصدر سابق ص٣١٦.

 <sup>(</sup>٣) محمد أحمد حلف الله - الفي الفصصي في الفرأن الكريم (الماهرة - الطبعة الرابعة الرابعة الرابعة الرابعة الرابعة عن ١٩٧٢م) ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) خوب في قصص القرآن (السبد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ١٧٠٠.

## حوار مع الذات:

فهذا حوار مع الذات.. طرحه القرآن الكريم، في صورة واقعية مؤثرة، من خلال شخصية ابراهيم الخليل عليه السلام، وقص علينا ما جرى لهذا النبي الكريم على صورة حوار داخلي من خلال التأمل في خالق الكون، عبر الكواكب والقمر والشمس وكانت تمرته الهداية والتوجه الى الله سبحانه وتعالى الذي فطر الساوات والأرض حنيفا.

وقد جاء هذا الحوار في الآيات من ٧٥ حتى ٧٩ من سورة (الأنعام) في قوله تعالى:

- ﴿ وكذلك نري ابراهيم ملكوت الساوات والأرض وليكون من الموقنين. فلها جن عليه الليل رأى كوكبا قال: هذا ربي ﴾ .
  - ﴿فلما أفل قال: لا أحب الآفلين﴾.
  - ﴿فلها رأى القمر بازغا قال: هذا ربي﴾.
- ﴿ فلما أفل قال: لئن لم يهدني ربي لأكونن من القوم الضالين ﴾ .
  - ﴿ فلما رأى الشمس بازغة قال: هذا ربي هذا أكبر﴾.
- ﴿ فلما أفلت قال: يا قوم اني بريء مما تشركون. اني وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفا وما أنا من المشركين ﴾ (سورة الانعام الآيات ٧٥ ٧٩).

## الحوار الأعظم:

وهذا حوار بين الله عز وجل وبين الملائكة، ضمن اطار قسة البشرية الأولى. وها نحن أولاء - بعين البصيرة في ومضات الاستشراف - في ساحة الملأ الأعلى، نشهد ما شهده الملائكة في الملأ الأعلى، ونسمع ونرى ذلك الحوار المقدس، الذي جاء في سورة (البقرة) من الآية ٣٠ حتى الآية ٣٤ على النحو التالي:

- ﴿واذ قال ربك للملائكة: اني جاعل في الأرض خليفة﴾.

فهي المشيئة العليا، تريد أن تسلم لهذا الكائن الجديد في الوجود، زمام هذه الأرض، وتطلق فيها يده، وتكل اليه ابراز مشيئة الخالق في الابداع والتكوين.

- ﴿قالوا: أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك؟ ﴾.

لقد خفيت عليهم حكمة المشيئة العليا، في بناء هذه الأرض وعهارتها، وفي تنمية الحياة وتنوعها وترقيتها على يد خليفة الله في أرضه، عندئذ جاءهم القرار من العليم بكل شيء، والخبير بمصائر الأمور.

- ﴿قال: اني أعلم ما لا تعلمون﴾.
- ﴿ وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال: أنبئوني بأساء هؤلاء ان كنتم صادقين ﴾.
- ﴿قالوا: سبحانك لا علم لنا الا ما علمتنا انك أنت العليم الحكيم ﴾.

فلما علم الله آدم هذا السر، وعرض على الملائكة ما عرض، لم يعرفوا الأساء، وجهروا أمام هذا العجز بالتسبيح.

- ﴿قال: يا آدم أنبئهم بأسائهم﴾.
- ﴿ فلما أنبأهم بأسمائهم قال: ألم أقل لكم: اني أعلم غيب السماوات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون ﴾.
- ثم كان هذا التعقيب الذي يردهم الى ادراك حكمة العلم الحكم.
- ﴿ واذ قلنا للملائكة: اسجدوا لآدم. فسجدوا الا ابليس أبى واستكبر وكان من الكافرين ﴾.

انه التكريم في أعلى صوره، لهذا الخلوق الذي يفسد في الأرض ويسفك الدماء، ولكنه وهب من الأسرار ما يرفعه على الملائكة. ولقد سجد الملائكة امتثالا للأمر العلوي الجليل، الا ابليس، الذي لم يكن من جنس الملائكة، فقد عصى الجليل سبحانه واستكبر عن معرفة الفضل لأهله وكان من الكافرين (٥).

\* \* \*

معلم قرآني آخر لحوار الله سبحانه وتعالى مع ابراهيم الخليل عليه السلام، نقرأه في الآية (٢٦٠) من سورة البقرة:

- ﴿واذ قال ابراهم: رب أرنى كيف تحيى الموتى ﴾.
  - ﴿قال: أولم تؤمن؟﴾.
  - ﴿قال: بلى! ولكن ليطمئن قلى﴾.

انه التشوف الى ملابسة سر الصنعة الألهية، يجيء من ابراهيم الأواه، الحليم، المؤمن، الراضي، الخاشع، العابد، القريب، الخليل ليكشف على يختلج أحيانا من الشوق، والتطلع لرؤية أسرار الصنعة الألهية في قلوب أقرب المقربين. انه تشوف لا يتعلق بوجود الايان، وثباته، وكياله، واستقراره، وليس طلبا للبرهان أو تقوية الايان. لقد كان ينشد اطمئنان الأنس الى رؤية يد الله تعمل، ولقد كان الله يعلم ايمان عبده وخليله، فاستجاب الله لهذا الشوق والتطلع في قلب ابراهيم ومنحه التجربة الذاتية المباشرة.

- ﴿قَالَ: فَخَذَ أُربِعَةً مِنَ الطّيرِ فَصِرِهِنِ النِّكَ.. ثُمَ اجعلَ على كُلَّ جبل منهن جزءاً. ثم ادعهن يأتينك سعيا. واعلم ان الله عزيز حكم﴾.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ١ ص٥٦ - ٥٧-

لقد أمره الله ان يختار أربعة من الطير، فيقربهن منه حتى يتأكد من عيزاتهن التي لا يخطىء معها معرفتهن. وأن يذبحهن ويمزق أجسادهن، ويفرق أجزاءهن على الجبال المحيطة، ثم يدعوهن فتتجمع أجزاؤهن مرة أخرى، وترتد اليهن الحياة، ويعدن اليه ساعيات.. وقد كان طبعا.. ورأى ابراهيم السر الالهي يقع بين يديه.. طيور فارقتها الحياة، وتفرقت مزقها في أماكن متباعدة، تدب فيها الحياة مرة أخرى، وتعود اليه سعيا، انه السر الذي يقع كل لحظة، ولا يرى الناس الا آثاره بعد تأمه، انه سر هبة الحياة التي جاءت أول مرة بعد أن لم تكن، والتي تنشأ مرات لا حصر لها في كل حي جديد أن.

\* \* \*

وهذا حوار آخر بين الله وبين نوح عليه السلام من الآية ٤٥ حتى الآية ٤٨ في سورة (هود) جرى بعد أن هدأت العاصفة، وسكن الهول، واستوت السفينة على الجودي، واستيقظت في نفس نوح عليه السلام لهفة الوالد المفجوع.

- ﴿ ونادى نوح ربه فقال: رب ان ابني من أهلي وان وعدك الحق وأنت أحكم الحاكمين ﴾ .

قال نوح عليه السلام يستنجز ربه وعده في نجاة أهله، وابنه من أهله... وجاءه الرد بالحقيقة التي غفل عنها، فالأهل – عند الله وفي دينه وميزانه – ليسوا قرابة الدم، وانما هم قرابة العقيدة. وهذا الولد لم يكن مؤمنا فليس اذن من أهله، وهو النبي المؤمن.

- ﴿قال: يا نوح انه ليس من أهلك انه عمل غير صالح فلا تسألن ما ليس لك به علم انى أعظك أن تكون من الجاهلين ﴾.

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ٣ ص ٣٠١ - ٣٠٠٠.

ويرتجف نوح عليه السلام ارتجافة العبد المؤمن، يخشى أن يكون قد زل في حق ربه، فيلجأ اليه يعوذ به، ويطلب غفرانه ورحمته.

- ﴿ قال: رب اني أعوذ بك أن أسألك ما ليس لي به علم والا تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين ﴾.

وأدركت رحمة الله نوحا، تُطَمْئن قلبه، وتباركه هو والصالح من نسله، فأما الآخرون فيمسهم عذاب أليم.

- ﴿ قيل: يا نوح اهبط بسلام منا وبركات عليك وعلى أمم ممن معك وأمم سنمتعهم ثم يسهم منا عذاب أليم ﴾ .

وكانت خاتمة المطاف النجاة والبشرى له، ولمن يؤمن من ذريته، والوعيد والتهديد لمن يريدون منهم متاع الحياة الدنيا، ثم يمسهم العذاب الأليم(٧).

#### \* \* \*

## حوار مع صاحب الملك:

وهذا معلم قرآني في مجال الحوار بين شخصين، تضمنته الآية (٢٥٨) في سورة البقرة، والتي تحكي حوارا بين ابراهيم عليه السلام، وملك<sup>(٨)</sup> من أيامه يجادله في الله. وهذا الحوار يعرض على النبي يَوْلِيَّة، وعلى الجاعة المسلمة في أسلوب التعجيب من هذا المجادل، الذي حاج ابراهيم في ربه. وكأنما مشهد الحوار يعاد عرضه من ثنايا التعبير القرآني العجيب.

- ﴿ أَلَمْ تَرَ الَى الذي حاج ابراهيم في ربه أن آتاه الله الملك؟ اذ قال ابراهيم: ربي الذي يحيي ويميت ﴾ .

<sup>(</sup>٧) في طلال القرآن، مصدر سابق، جـ١٢ ص١٨٧٩ - ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٨) جاء في كتب التفسر أن اسمه (النمروذ بن كنعان) ولكن السياق القرآني لم يدكر اسمه، لأن دكر اسمه لا يزيد من العبرة التي تمثلها الآية القرآنية سُيئًا.

ان هذا الملك الذي حاج ابراهيم في ربه ، لم يكن منكرا لوجود الله أصلا ، اغا كان منكرا لوحدانيته في الألوهية والربوبية ، وتصريف الكون ، وتدبيره كما يجري فيه وحده . ومن ثم عرف ابراهيم عليه السلام ربه بالصفة التي لا يمكن أن يشاركه فيها أحد ، ولا يمكن أن يزعمها أحد . ولكن الذي حاج ابراهيم في ربه ، رأى كونه حاكما لقومه ، وقادرا على انفاذ أمره فيهم بالحياة والموت مظهرا من مظاهر الربوبية .

- ﴿قال: أنا أحيى وأميت﴾.

قال ذلك الطاغية وأنا أيضا أحيى وأميت، وقد روى أنه جاء برجلين حكم عليها بالاعدام، فأمر بقتل أحدها فقال هذا قتلته، وأمر باطلاق الآخر وقال هذا أحييته. عندئذ لم يرد ابراهيم عليه السلام أن يسترسل في جدل حول معنى الاحياء والإماتة مع رجل ياري ويداور في تلك الحقيقة الهائلة، حقيقة منح الحياة وسلبها. هذا السرالذي لم تدرك منه البشرية حتى اليوم شيئا. وعدل ابراهيم الى طريقة التحدي، وطلب تغيير سنة الله لمن ينكر ويتعنت ويجادل في الله.

- ﴿قَالَ ابراهم: فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر﴾.

أي اذا كنت تدعي الألوهية، فهذه الشمس تطلع كل يوم من المشرق بأمر الله ومشيئته فأطلعها أنت من المغرب بقدرتك وسلطانك.. فأخرس ذلك الفاجر بالحجة القاطعة، وأصبح مبهوتا دهشا لا يستطيع الجواب(1).



 <sup>(</sup>٩) في طلال القرآن، مصدر سابق، جـ٣ ص ٢٩٧ - ٢٩٨، وكذلك صفوة التفاسير
 مصدر سابق حـ٣ ص ١٦٥٠.

## حوار بین موسی وفرعون:

وهذه محاورة بين شخصين أيضا ، بين موسى عليه السلام وفرعون ، تضمنتها الآيات من ١٥ حتى ٣٧ من سورة (الشعراء).. وهي تأتي بعد المناجاة التي كانت بين موسى كليم الله وربه حيث كلفه الله سبحانه وتعالى خلالها بالرسالة وأمره أن يذهب الى فرعون وملئه ، وهم القوم الظالمين الذين ظلموا أنفسهم بالكفر والمعاصى .

- ﴿ فاتيا فرعون فقولا: انا رسول رب العالمين، أن أرسل معنا بني اسرائيل ﴾ .

هذا الأمر الذي تلقاه موسى من ربه، نراه يصل الى سمع فرعون، حيث اختصر ما هو مفهوم بين المشهدين على طريقة العرض القرآنية الفنية، ونجد فرعون متعجبا، اذ يرى موسى يواجهه بهذه الدعوى الضخمة ﴿إنا رسول رب العالمين﴾ ويطلب منه ذلك الطلب الضخم ﴿أن أرسل معنا بنى اسرائيل﴾ فيلقاه بالجواب متهكا مستهزئا:

- ﴿قال: ألم نربك فينا وليدا ولبثت فينا من عمرك سنين؟.. وفعلت فعلتك التي فعلت وأنت من الكافرين﴾.

فهل هذا جزاء التربية، والكرامة التي لقيتها عندنا وأنت وليد؟ أن تأتي اليوم لتخالف ما نحن عليه من ديانة؟ ولتخرج على الملك الذي نشأت في بيته، وتدعو الى اله غيره؟ ويذكره بحادث مقتل القبطي وما يمكن أن يعقبها من قصاص، يتهدده به من وراء الكلات حتى يشغله على جاء له، بهذا الهم الجديد الثقيل الذي ألقى به عليه.

وهكذا جمع فرعون كل ما حسبه ردا قاتلا، لا يملك موسى عليه السلام. معه جوابا، ولا يستطيع مقاومة.. ولكن موسى لم ينكر التهمة، ولكنه أنكر دوافعها، وأنه ما قتل القبطي الا عن جهل وغفلة كانت منه، وانطلق يجيبه تهكها بتهكم ولكن بالحق.

- ﴿قال: فعلتها اذن وأنا من الضالين. ففررت منكم لما خفتكم فوهب لي ربي حكم وجعلني من المرسلين. وتلك نعمة تمنها علي أن عبدت بنى اسرائيل﴾.

ونلحظ من الحوار الذي مضى حتى الآن، أنه بدأ مناوشة وتحرشا، فنجد في كلماته تثاقلا وبطئا، كما نجد في أسلوبه امتدادا وطولا، ولو ذهبت تسرع في القراءة بهذه الآيات لما استجاب لك لسانك، ولما استطعت ان تمضي بها في غير الوقت المقدر لها، دون أن يضطرب ويتعثر.. ثم بعد أن يحمى الصراع ويشتد، تجيء كلمات الحوار قوية متقطعة، تجري في خفة واندفاع، وتراشق أشبه بالرمي بالسهام. حيث نجد فرعون قد عدل عن تلك المسألة السابقة، وراح يسأل موسى عن صميم دعواه، ولكن في تجاهل وهزء، وسوء أدب في حق الله الكريم.

- ﴿قال فرعون: وما رب العالمين؟﴾.

انه - قبحه الله - يسأل: أي شيء يكون رب العالمين الذي تقول انك من عنده رسول؟ وهو سؤال المتنكر للقول من أساسه، المتهكم على القول وقائله، فيجيبه موسى عليه السلام، بالصفة المشتملة على ربوبيته - تعالى - للكون المنظور كله وما فيه.

- ﴿قال: رب الساوات والأرض وما بينها ان كنتم موقنين ﴾.

وهو جواب يكافىء ذلك التجاهل وتغطيه.. انه رب هذا الكون الهائل، الذي لا يبلغ اليه سلطانك يا فرعون ولا علمك. وقصارى ما ادعاه فرعون أنه اله هذا الشعب، وهذا الجزء من وادي النيل، وهو ملك صغير ضئيل، كالذرة أو الهباءة في ملكوت الساوات والأرض وما بينها.

والتفت فرعون الى من حوله، يعجبهم من هذا القول، أو لعله يصرفهم عن التأثر به، على طريقة الجبارين الذين يخشون تسرب كلهات

الحق البسيطة الصريحة الى القلوب.

- ﴿قال لمن حوله: ألا تستمعون؟ ﴾.

ولم يلبث موسى عليه السلام، أن هجم عليه وعليهم بصفة أخرى من صفات رب العالمين.

- ﴿قال: ربكم ورب آبائكم الأولين﴾.

وهذه أشد مساسا بفرعون، ودعواه، وأوضاعه، فهو يجبهه بأن رب العالمين هو ربه، فها هو الا واحد من عبيده، لا الله كها يدعي بين قومه، فلم يطق فرعون على ذلك سكوتا، والملأ حوله يستمعون، ومن ثم يرمي قائلها في تهكم بالجنون.

- ﴿قال: ان رسولكم الذي أرسل اليكم لجنون﴾.

انه يتهكم على مسألة الرسالة ليبعد القلوب عن تصديقها، ويتهم موسى عليه السلام بالجنون، ليذهب أثر مقالته التي تطعن وضع فرعون السياسي، والديني في الصميم، وترد الناس الى ربهم ورب آبائهم الأولين.. ولكن هذا التهكم وهذا القذف لا يفت في عضد موسى، فيمضي في طريقه يصدع بكلمة الحق التي تزلزل الطغاة والمتجبرين.

- ﴿قال: رب المشرق والمغرب وما بينها ان كنتم تعقلون﴾.

ان هذا التوجيه يهز القلوب البليدة هزا، ويوقظ العقول الغافية ايقاظا. وموسى عليه السلام يثير مشاعرهم، ويدعوهم الى التدبر والتفكير.. والطغيان لا يخشى شيئا كها يخشى يقظة الشعوب، وصحوة القلوب، ولا يكره أحدا كها يكره الداعين الى الوعي واليقظة.. ومن ثم نرى فرعون يهيج على موسى ويثور، وينهي الحوار معه بالتهديد الغليظ، بالبطش الصريح الذي يعتمد عليه الطغاة عندما يسقط في أيديهم، وتخذلهم البراهين.

- ﴿قال: لئن اتخذت إلها غيري لأجعلنك من المسجونين﴾.

تهديد بأن يسلكه في عداد المسجونين، وما هو بالاجراء الجديد، وتلك سمة الطغاة وطريقهم في القديم والجديد. غير أن التهديد لم يفقد موسى رباطة جأشه، فاذا هو يفتح الصفحة التي أراد فرعون أن يغلقها ويستريح، يفتحها بقول جديد، وبرهان جديد.

- ﴿قال: أولو جئتك بشيء مبين؟﴾.

وفي هذا احراج لفرعون أمام الملأ الذين استمعوا لما سبق من قول موسى. ولو رفض الاصغاء الى برهانه المبين لدل على خوفه من حجته، ومن ثم وجد نفسه مضطرا أن يطلب منه الدليل.

- ﴿قال: فأت به ان كنت من الصادقين﴾.

فهو ما زال يشكك في موسى ، خيفة أن تترك حجته في نفوس القوم شيئا.. وهنا كشف موسى عن معجزتيه الماديتين ، وقد أخرها حتى بلغ التحدي من فرعون أقصاه.

- ﴿ فَأَلقى عصاه فاذا هي ثعبان مبين. ونزع يده فاذا هي بيضاء للناظرين ﴾ .

وقد أحس فرعون بضخامة المعجزة وقوتها ، فأسرع يقاومها ويدفعها ، وهو يحس ضعف موقفه ، ويكاد يتملق القوم من حوله ، ويهيج مخاوفهم من موسى وقومه ، ليغطى على وقع المعجزة المزلزل .

- ﴿قال: للملأ حوله: ان هذا لساحر عليم. يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره فهاذا تأمرون﴾.

وتلك وسيلة الطغاة حينها يحسون أن الأرض تزلزل تحت أقدامهم، عندئذ يلينون في القول بعد التجبر، ويلجأون الى الشعوب، وقد كانوا يدوسونها بالأقدام. ويتظاهرون بالشورى في الأمر، وهم كانوا يستبدون

بالهوى، ذلك الى أن يتجاوزوا منطقة الخطر، ثم اذا هم هم جبابره مستبدون ظالمون. وأشار عليه الملأ، وقد خدعتهم مكيدته، وهم شركاء فرعون في باطله، وأصحاب المصلحة في بقاء الأوضاع التي تجعلهم حاشية مقربة، ذات نفوذ وسلطان. أشاروا عليه أن يلقي سحره بسحر مثله بعد التهيئة والاستعداد.

- ﴿ قالوا: أرجه وأخاه وابعث في المدائن حاشرين. يأتوك بكل سحار علي ﴾.

أي أمهله وأخاه، وابعث رسلك الى مدائن مصر الكبرى، يجمعون السحرة المهرة، لاقامة مباراة للسحر بينهم وبينه (١٠٠).

## بين الرسل وأقوامهم:

وفي مجال الحوار بين كثرة أي بين أكثر من اثنين، نعرض عددا من النهاذج، هي حوارات بين رسل وأقوامهم.. أول تلك النهاذج نقرأه في حلقة من قصة الخليل ابراهيم عليه السلام، هي حلقة الرسالة الى قومه، وحواره معهم حول العقيدة، وانكار الآلهة المدعاة، والاتجاه بالعبادة الى الله وحده، والتذكير باليوم الآخر، ونجدها في الآيات القرآنية من ٦٩ حتى ٧٧ من سورة (الشعراء).

- ﴿واتل عليهم نبأ ابراهيم اذ قال لأبيه وقومه: ما تعبدون؟ ﴿. وهو يستنكر ما كان يعبده أبوه وقومه من أصنام، ويخالفهم في شركهم، وينكر عليهم ما هم عليه من ضلال، ويسألهم في عجب واستنكار، ماذا تعبدون؟.

<sup>(</sup>۱۰) أنظر فيا بتعلق مهذا الحوار.. في طلال الفرآن، مصدر سابق جـ ۱۹ ص ۲۵۸۹ - ٢٥٩٤ وأبصا ٢٥٩٤ وكلك صفوة المفاسير، مصدر سابق جـ ۱۹ ص ٣٧٦ وأبصا الفصـص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبـد الكريم الخطيب) مصـدر سابـق ص ١٣٠٠ - ١٣٣٠.

- ﴿قالوا: نعبد أصناما فنظل لها عاكفين.. ﴿.

وهم كانوا يسمون أصنامهم آلهة. فحكاية قولهم انها أصنام تنبىء بأنهم لم يكونوا يملكون انكار أنها أصنام منحوتة من الحجر، وأنهم مع ذلك يعكفون لها ويعبدونها. وهذه نهاية السخف، ولكن العقيدة متى زاغت لم يفطن أصحابها الى ما تنحط اليه عبادتهم وتصوراتهم ومقولاتهم.. ويأخذ ابراهيم عليه السلام، يوقظ قلوبهم الغافية، وينبه عقولهم المتبلدة، الى هذا السخف الذي يزاولونه، دون وعي ولا تفكير.

- ﴿قال: هل يسمعونكم اذ تدعون؟ او ينفعونكم أو يضرون؟﴾.

فأقل ما يتوفر لاله يعبد، أن يكون له سمع كعابده الذي يتوجه اليه بالعبادة، وهذه الأصنام صاء لا تسمع ولا تملك النفع والضر.. ولكن القوم لم يجيبوا بشيء عن هذا، فهم يشكون في أن ابراهيم انما يتهكم ويستنكر، وهم لا يملكون حجة لدفع ما يقول.

- ﴿قالوا: بل وجدنا أباءنا كذلك يفعلون﴾.

ان هذه الأصنام لا تسمع ولا تضر ولا تنفع، ولكنا وجدنا آباءنا يعكفون عليها فعكفنا عليها وعبدناها.. وهو جواب مخجل، ولكن المشركين لم يخجلوا ان يقولوه، كما لم يخجل المشركون في مكة أن يفعلوه.. وأمام ذلك التحجر لم يجد ابراهيم عليه السلام - على حلمه وأناته - الا أن يهزهم بعنف، ويعلن عداوته للأصنام وللعقيدة الفاسدة التي تسمح بعبادتها لمثل تلك الاعتبارات.

- ﴿قال: أفرأيتم ما كنتم تعبدون \* أنتم وآباؤكم الأقدمون؟ \* فانهم عدو لي الا رب العالمين ﴾.

وهكذا لم يمنعه أن أباه وقومه يعبدون ما يعبدون، أن يقاومهم بعقيدته، وأن يجاهر بعدائه لآلهتهم وعقيدتهم هم وآباؤهم الأقدمون.. وكذلك يعلم القرآن المؤمنين، أن لا مجاملة في العقيدة لوالد ولا لقوم،

وأن الرابطة الأولى هي رابطة العقيدة، وأن القيمة الأولى هي قيمة الايان، وأن ما عداه تبع له يكون حيث يكون (١٠٠٠).

\* \* \*

وهذا هو النموذج الثاني لحوار بين كثرة، ورد في حلقة من قصة ابراهيم ولوط عليها السلام، مع الملائكة المرسلين الى قوم لوط، والذي نجده في الآيات من ٥١ حتى ٧٧ من سورة (الحجر):

- ﴿ونبئهم عن ضيف ابراهيم ★ اذ دخلوا عليه ففالوا: سلاما﴾.

أي وأخبرهم عن قصة ضيف ابراهيم، وهم الملائكة الذين أرسلهم اللله لإهلاك قوم لوط، وكانوا على صورة غلمان حسان، حين دخلوا على ابراهيم فسلموا عليه.

- ﴿قال: انا منكم وجلون﴾ (أي خائفون).
- ﴿قالوا: لا توجل انا نبشرك بغلام عليم﴾.

وهكذا عجلوا له البشرى، بغلام واسع العلم، عظيم الذكاء، هو اسحق عليه السلام، فيرد ابراهيم عليه السلام بتعجب.

- ﴿ قَالَ: أَبشرتموني على أن مسني الكبر فيم تبشرون؟ ﴿ .

فقد استبعد ابراهيم عليه السلام، في أول الأمر أن يرزق بولد وقد مسه الكبر.. فرده الملائكة الى اليقين.

- ﴿قالوا: بشرناك بالحق فلا تكن من القانطين﴾.

أي بشرناك باليقين الثابت فلا تستبعده، ولا تيأس من رحمة الله. فآب ابراهيم سريعا، ونفى عن نفسه القنوط من رحمة الله.

- ﴿قال: ومن يقنط من رحمة ربه الا الضالون﴾.

وهنا - وقد اطبأن، ابراهيم الى الملائكة، وثابت نفسه واطبأنت

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ١٩ ص ٢٦٠٠ - ٢٦٠٠.

للبشرى - راح يستطلع سبب مجيئهم وغايته.

- ﴿قال: فها خطبكم أيها المرسلون؟ ﴾.

سألهم ابراهيم عليه السلام ما شأنكم وما أمركم، الذي جئتم من أجله أيها الملائكة الكرام؟.

- ﴿قالوا: انا أرسلنا الى قوم مجرمين. الا آل لوط انا لمنجوهم أجمعين. الا امرأته قدرنا انها لمن الغابرين ﴾.

فيخبره الملائكة بالنبأ كله.. وينتهي بذلك دورهم مع ابراهيم عليه السلام، ويمضون لعملهم مع قوم لوط.

- ﴿فلم جاء آل لوط المرسلون \* قال: انكم قوم منكرون﴾.

قالها ضيق النفس بهم، وهو يعرف قومه، ويعرف ماذا سيفعلون بأضيافه هؤلاء. وهو بين قومه غريب، وهم فجرة فاحشون.. انكم قوم منكرون أن تجيئوا الى هذه القرية، وأهلها مشهورون بما يفعلون مع أمثالكم حين يجيئون.

- ﴿قَالُوا: بِلَ جَنْنَاكَ بَمَا كَانُوا فِيه يَتَرُونَ \* وأَتَيْنَاكَ بِالْحَقِ وَانَا لَصَادَقُونَ \* فأسر بأهلك بقطع من الليل واتبع أدبارهم ولا يلتفت منكم أحد وامضوا حيث تؤمرون \* وقضينا اليه ذلك الأمر أن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين ﴾.

وهكذا يعجل السياق اخبارهم للوط بأنهم الملائكة ، جاءوه بما كان قومه يمترون فيه من أخذهم بذنوبهم ، وإهلاكهم جزاء ما يرتكبون ، تصديقا لوعد الله ، وتوكيدا لوقوع العذاب حين ينزل الملائكة بلا ابطاء .

لقد قدم السياق هذه الواقعة لأنها الأنسب لموضوع السورة كلها، ثم أكمل ما حدث من قوم لوط قبلها.. فقد تسامعوا بأن في بيت لوط شبانا صباح الوجوه ففرحوا بأن هناك صيدا. - ﴿ وجاء أهل المدينة يستبشرون. قال: ان هؤلاء ضيفي فلا تفضحون. واتقوا الله ولا تخزون ﴾.

والتعبير على هذا النحو يكشف عن مدى الشناعة والبشاعة، الذي وصل اليه القوم في الدنس، والفجور في الفاحشة الشاذة المريضة.. فأما لوط فوقف مكروبا يحاول أن يدفع عن ضيفه وعن شرفه، وأخذ يستثير النخوة الآدمية فيهم. ويستجيش وجدان التقوى لله.. ولكنهم يتبجحون فيئنبون لوطا على استضافته أحدا من الرجال، كأنما هو الجاني الذي هيأ لهم أسباب الجريمة، ودفعهم اليها وهم لا يملكون له دفاعا.

- ﴿قالوا: أولم ننهك عن العالمين ﴾.

ويمضي لوط في محاولته يلوح لهم باتجاه الفطرة السليم الى الجنس الآخر، الى الاناث اللواتي جعلهن الله لتلبية هذا الدافع العميق في نظام الحياة، ليكون النسل الذي تمتد به الحياة.

- ﴿قال: هؤلاء بناتي ان كنتم فاعلين ﴾.

ان النبي الكريم لا يعرض بناته على هؤلاء الفجار ليأخذوهن سفاحا، انما هو يلوح لهم بالطريق الطبيعي، الذي ترضاه الفطرة السليمة، لينبه فيهم هذه الفطرة.. وبينها المشهد البشع معروض على هذا النحو المثير، يلتفت السياق خطابا لمن يشهد ذلك المشهد، على طريقة العرب في كلامهم بالقسم: ﴿لعمرك انهم لفي سكرتهم يعمهون﴾ لتصوير حالتهم الأصيلة، التي لا يرجى معها أن يفيقوا.. ثم تكون الخاتمة وتحق عليهم كلمة الله ﴿ما ننزل الملائكة الا بالحق وما كانوا اذن منظرين﴾.. واذا نحن أمام مشهد الدمار، والخراب والخسف، والهلاك المناسب لتلك الطبائع المقلوبة ﴿فأخذتهم الصيحة مشرقين \* فجعلنا عاليها سافلها وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل﴾.. فقد خسف بقرى لوط، وهي تقع في طريق مطروق بين الحجاز والشام. يمر عليها الناس، وفيها

عظات لن يتفرس ويتأمل، ويجد العبرة في مصارع الغابرين ﴿ان في ذلك لآيات للمتوسمين \* وانها لبسبيل مقيم \* ان في ذلك الآية للمؤمنين ﴾. وهكذا صدق النذير، وكان نزول الملائكة ايذانا بعذاب الله الذي لا يرد ولا يهمل ولا يجيد (١٠٠).

#### \* \* \*

## موسى وهرون وبني اسرائيل:

وهذا مثل للحوار المنطلق السريع، الذي يناسب الموقف المتأزم، ويكظم النفوس، ويحرج الصدور. وهو يدور خلال حلقة من قصة موسى وهرون عليها السلام، مع بني اسرائيل، بعد عودة موسى من موقف المناجاة مع ربه سبحانه وتعالى، وعلمه بأمر الفتنة بين قومه، وانحرافهم عن عبادة الله، واتخاذهم العجل الها.. استمع الى ما جاء في القرآن الكريم عن هذا الحوار في الآيات من ٨٦ حتى ٩٧ في سورة (طه) على النحو التالي:

- ﴿ فرجع موسى الى قومه غضبان أسفا. قال: يا قوم ألم يعدكم ربكم وعدا حسنا؟ أفطال عليكم العهد أم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم فأخلفتم موعدي﴾.
- ﴿ قالوا: ما أخلفنا موعدك بملكنا ولكنا حملنا أوزارا من زينة القوم فقذفناها فكذلك ألقى السامري \* فأخرج لهم عجلا جسدا له خوار فقالوا هذا الهكم واله موسى فنسي \* أفلا يرون ألا يرجع اليهم قولا ولا يملك لهم ضرا ولا نفعا \* .

هذه هي الفتنة يكشف السياق عنها في مواجهة موسى بقومه، وقد

<sup>(</sup>۱۲) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٤ ص ٣١٤٧ - ٢١٥١ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ١٤ ص ١١٢ - ١١٤.

أخر كشفها عن موقف المناجاة، واحتفظ بتفصيلاتها لتظهر في مشهد التحقيق الذي يقوم به موسى. وكان هرون هو خليفة أحيه على بني اسرائيل، فوقف في هذا الأمر موقف المرشد الناصح.

- ﴿ ولقد قال لهم هرون من قبل: يا قوم انما فتنتم به وان ربكم الرحمن فاتبعوني وأطيعوا أمري ﴾.
  - − ﴿قالوا: لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع الينا موسى﴾.

وما كان لهرون أن يفعل أكثر من هذا، فقد أدى النصيحة لقومه، لكن القوم في لجاج وعناد. ولا يجد موسى الا أخاه يصب عليه وقدة غضبه، ويفرغ فيه شحنة ثورته.

- ﴿قال: يا هرون ما منعك اذ رأيتهم ضلوا \* ألا تتبعن؟ أفعصيت أمرى؟ ﴾.

ان موسى يقول هذه الكلهات، وقد أخذ برأس أخيه وبلحيته في عنف وتعنيف. ولا يجد هرون الا هذه الكلهات اللينة يستعطف بها أخاه.

- ﴿قال: يا ابن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي اني خشيت أن تقول فرقت بين بنى اسرائيل ولم ترقب قولى ﴾.

عندئذ يترك موسى أخاه.. ويتجه بغضب وانفعال الى السامري، صاحب هذا التدبير، ومسبب تلك الفتنة من أساسها.

- ﴿قال: فها خطبك يا سامري؟﴾.
- ﴿قال: بصرت بما لم يبصروا به فقبضت قبضة من أثر الرسول فنبذتها وكذلك سولت لي نفسي ﴾.
- ﴿ قَالَ: فَاذَهِبَ فَانَ لَكُ فِي الْحِياةَ أَن تَقُولَ لَا مُسَاسَ وَإِن لَكُ مُوعِدًا لَن تَخْلَفُهُ وَانْظُرِ الْي إِلَهْكُ الذي ظلت عليه عاكفا لنحرقنه

ثم لننسفنه في اليم نسفا﴾.

لقد أعلنه موسى عليه السلام بالطرد من جماعة بني اسرائيل مدة حياته ووكل أمره بعد ذلك الى الله، وواجهه بعنف في أمر الهه الذي صنعه بيده، ليرى قومه بالدليل المادي أنه ليس الها، فهو لا يحمي صانعه ولا يدفع عن نفسه.. وأمر أن يهوى على عجل الذهب، فيحرق وينسف ويلقى في الماء (١٣).

\* \* \*

## حوار قصير مفصل:

وهذا مثال لحوار قصير ورد في آية واحدة، هي الآية رقم ٢٣ في سورة (القصص)، ولكنه حوار يجمع أجزاء الحدث كلها، ويصور المشهد مفصلا.. هذا الحوار كان بين موسى عليه السلام، وبين ابنتي شعيب، بعد خروجه من مصر خائفا ووصوله الى ماء مدين.

- ﴿ وَلِمَا وَرَدُ مَاءُ مَدِينَ وَجَدَ عَلَيْهُ أَمَةً مِنَ النَّاسُ يَسْقُونَ وَوَجَدُ مِنَ دُونِهُمُ امْرَأْتَينَ تَذُودَانَ قَالَ: مَا خَطْبِكُما؟ ﴾ .
  - ﴿قالتا: لا نسقى حتى يصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير ﴾.

حوار قصير صور المشهد بكامله. لقد انتهى السفر الشاق الطويل بموسى الى ماء مدين. وصل اليه وهو مجهود، مكدود، واذا هو يطلع على مشهد لا تستريح اليه النفس ذات المروءة، السليمة الفطرة.. وجد الرعاة الرجال يوردون أنعامهم لتشرب الماء. ووجد هناك امرأتين تمنعان غنمها عن ورود الماء. والأولى عند ذوي المروءة والفطرة السليمة أن تسقي المرأتان وتصدرا بأغنامها أولا، وأن يفسح لها الرجال

<sup>(</sup>۱۳) القصص القرآني في منطوف ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ۱۳۲ ص ۲۳۲۷ – ۲۳۲۹ . ۲۳۲۹

ويعينوها، ولم يقعد موسى الهارب المطارد، المسافر المكدود ليستريح، وهو يشهد هذا المنظر المنكر، الخالف للمعروف، بل تقدم وسأل المرأتين عن أمرها الغريب، فأطلعاه على سبب انزوائها وتأخرها، وذودها لغنمها عن الورود، لأنها امرأتان، وهؤلاء الرعاة رجال وأبوها شيخ كبير لا يقدر على الرعي ومجالدة الرجال، فلما عرف حقيقة الموقف، عالجه على الوجه الذي ينبغي، مما تقتضيه المروءة والرحمة فسقى لهما ثم تولى الى الظل ليستريح (١٤).

\* \* \*

## من السرد الى الحوار:

ونحتتم تلك المعالم القرآنية الخاصة بالحوار، بمعلم قرآني يوضح براعة الانتقال من السرد الى الحوار ومن الحوار الى السرد دون أن نشعر أن هناك نقلة قد حدثت من هذا الى ذاك، أو من ذاك الى هذا.. ذلك المعلم نقرأه في الآيات القرآنية من ١٦ حتى ٣٣ من سورة (مريم). علما بأن هذه الطريقة في الحوار نجدها في أغلب المواقف التي يدور فيها الحوار في القرآن الكريم، الها نسوق هذا النموذج ونقدمه بتعليقات سريعة حتى ندع النموذج يقدم نفسه بنفسه، لمن يريد أن يتعلم هذا الفن البديع. لتأتي كتاباته الحوارية مليئة بالحيوية والحياة، وينتقل فيها من السرد الى الحرد بيسر وسهولة دون أن يجعل السرد الى الحوار أو من الحوار الى السرد بيسر وسهولة دون أن يجعل القارىء يحس أن هناك نقلة قد تمت في الاتجاهين. ولله سبحانه وتعالى المثل الأعلى في كل ما يقول ومنه نستمد العون والهداية والرشاد. يقول تعالى: ﴿واذكر في الكتاب مريم اذ انتبذت من أهلها مكانا شرقيا.

<sup>(</sup>١٤) المصدران السابقان الأول ص ١٢٥ - ١٢٦ والثاني جـ ٢٠ ص ٢٦٨٥ - ٢٦٨٠.

- ﴿قالت: اني أعوذ بالرحمن منك ان كنت تقيا ﴾.
- ﴿قال: الله أنا رسول ربك لأهب لك غلاما زكيا ﴾.
- ﴿قالت: أني يكون لي غلام ولم يسني بشر ولم أك بغيا ﴾.
- ﴿قال: كذلك قال ربك هو على هين ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكان أمرا مقضيا﴾.

أرأيت كيف انتقل السرد الى الحوار. ان الحوار هنا لا يمكن أن يستبدل بأي وسيلة أخرى من وسائل العرض، فكأنما خلق الحوار ليكون في هذا المكان وقد جاءت النقلة طبيعية، فأنت تحس بها كالطريق الحريري المهد، تسير فيه الكلمات طبعة مواتية (١٥٠).

وغضي مع الآيات القرآنية، ننظر فيها كيفية الانتقال من الحوار الى السرد، ثم الانتقال من السرد الى الحوار مرة أخرى، دون الشعور بهذا الانتقال في الحالتين..

﴿ فحملته فانتبذت به مكانا قصيا. فأجاءها الخاض الى جذع النخلة ﴾.

- ﴿قالت: يا ليتني مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا ﴾.
- ﴿ فناداها من تحتها: ألا تحزني قد جعل ربك تحتك سريا. وهزي اليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا. فكلي واشربي وقري عينا فاما ترين من الشر أحدا فقولي اني نذرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم إنسيا ﴾.
- ﴿فأتت به قومها تحمله قالوا: يا مريم لقد جئت شيئا فريا. يا أخت هرون ما كان أبوك امرأ سوء و ما كانت أمك بغيا﴾.
  - ﴿فأشارت اليه قالوا: كيف نكلم من كان في المهد صبيا﴾.

<sup>(</sup>١٥) ثروت أباظة - السرد القصصي في القرآن الكريم (القاهرة بدون تاريخ)ص ٩١.

- ﴿قال: اني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا. وجعلني مباركا أين ما كنت وةأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا. وبرا بوالدتي ولم يجعلني جبارا شقيا. والسلام علي يوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حيا ﴾. (سورة مريم آية ١٦ - ٣٣).

وواضح من هذا النموذج الحواري، أنه قد دار بين كثرة، فقد ب اشترك فيه أكثر من طرف، وكانت الشخصية الرئيسية التي دار الحوار بينها وبين كل الأطراف هي شخصية السيدة مريم العذراء. ولقد بدأ الحوار بينها وبين الروح الأمين جبريل عليه السلام، الذي جاءها في صورة البشر التام الخلقة، وأخبرها بأمر الله سبحانه وتعالى، وحكمه بمجيء الغلام منها، وان لم يكن لها زوج، فإن ذلك على الله سهل يسير، وبذلك ينتهى الحوار بين الروح الأمين ومريم العذراء، ولا يذكر السياق ماذا كان بعد. ثم يمضى الحوار بينها وبين وليدها الذي ولد اللحظة، يطمئن قلبها، ويصلها بربها، ويرشدها الى طعامها وشرابها، ويدلها على حجتها وبرهانها. بعد ذلك ينتقل الحوار مع قومها في مشهد مثير اذ يرون ابنتهم الطاهرة، العذراء الموهوبة للهيكل، المنقطعة للعبادة، تحمل طفلا.. وتنفذ مريم وصية الطفل العجيب التي لقنها اياها، فأشارت الى الطفل ليسألوه عن سرها. وهنا ينتقل الحوار ويصبح بين الطفل وبينهم، فيعلن عيسى عليه السلام عبوديته لله، وأنه جعله نبيا لا ولدا ولا شريكا، وبارك فيه وأوصاه بالصلاة والزكاة مدة حياته، والبر بوالدته والتواضع مع عشيرته (١٦).. وواضح أن كل تلك النقلات بين المتحاورين، والانتقال من السرد الى الحوار، ومن الحوار الى السرد، كل ذلك تم في براعة ويسر واعجاز باهر، وتغنى قراءة النص والانفعال به عن كل تفسير أو توضيح.

<sup>(</sup>١٦) أنظر في ذلك في ظلال القران، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٠٥ – ٢٣٠٨ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢١٣ – ٢١٥.

وأخيرا.. كانت تلك معالم قرآنية، قدمناها كأمثلة في مجال الحوار. والقرآن الكريم مليء بالمعالم القرآنية المعجزة في هذا المجال الرحيب.. ويهمنا أن نؤكد أن أية صورة من صور الحوار التي يمكن أن أن يقدمها أبرع الكتاب المتمكنين من ذوي الاختصاص، لا يمكن أن تقف ازاء هذا الحوار الساوي، الذي قدمنا معالم عديدة منه، دون أن تذل وتخزي.. ولكن كل ما نستهدفه من تقديم هذه المعالم هو أن نعمل على دراستها، ونتأمل ما فيها من اعجاز وبراعة، ونترسم خطاها نستهدي بها ونسترشد، لنصل الى العمل الجيد، بعد أن نكون قد سرنا على الدرب السليم.. ثم غضي الى فصل جديد من فصول هذا الباب.. ومعالم قرآنية أخرى نسترشد بها ونستهدي في كتابة العنوان الجيد.

## الفضّل السّابع

# العثنوان الجيَّد

العنوان الصحفي هو السطر، أو مجموعة الأسطر التي تكون بحروف كبيرة وتسبق المادة الصحفية .. والغرض منه هو جعل القارىء راغبا في قراءة المادة الصحفية فورا وبلا تأجيل، وفتح شهيته الى متابعة القراءة، والانتقال الى المقدمة، ومنها لبقية المادة الصحفية .. وحكم القارىء الأول على تلك المادة يتكون بمجرد قراءة عنوانها، ولذلك يجب أن تكون ألفاظ العنوان مطابقة لمحتوى تلك المادة، وغالبا ما يشتمل على مضمونها، أو الحقيقة الجوهرية فيها، أو أهم عنصر بارز من عناصرها.

ولقد كانت العرب تراعي في الكثير من المسميات، أخذ أسائها من نادر، أو مستغرب يكون في الشيء، من خلق، أو صفة تخصه، أو تكون معه أحكم أو أكثر أو أسبق لادراك الرائي للمسمى، ويسمون الجملة من الكلام، والقصيدة الطويلة، بما هو أشهر فيها، وعلى ذلك جرت أسماء سور القرآن الكريم(۱).

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم الفرآن للامام الزركشي مصدر سابق جـ ١ ص ٢٧٠ وكذلك الاتقان في علوم القرآن للامام السيوطي، مصدر سابق جـ ١ ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر الثاني السابق جـ١ ص٥٥٠

<sup>(</sup>٣) تفسير المراغي، مصدر سابق، جـ١ ص ٢٣.

وفي الصفحات التالية، نقدم دراسة حول العنوان الجيد مستمدة أولا من أساء سور القرآن الكريم والبراعة الفائقة في اختيارها، أو ما يكن أن نسميه (عناوين) السور. ثم نقدم نماذج من الآيات القرآنية أو أجزاء من الآيات، يمكن أن يجد فيها الصحفي عناوين جيدة، ومناسبة لموضوعات عديدة وخاصة الموضوعات الدينية. وبعد ذلك نستعرض أمثلة لعناوين نشرت بالفعل في صحف ومجلات منوعة كانت عبارة عن آيات قرآنية كاملة، أو أجزاء من الآيات أو استخدام جزء من الآيات ضمن العنوان، أو استقاء العنوان من معنى آية من الآيات.

## أولا: أساء سور القرآن أو «عناوينها »:

وأساء سور القرآن بعدد السور البالغة ١١٤ سورة، وسنتناول أساء بعض السور وليس كلها، مع مراعاة تصنيفها الى ثلاثة أقسام: القسم الأول هي أساء السور التي تشتمل على مضمون أو ملخص السورة.. والقسم الثاني هي أساء السور التي تشتمل على الحقيقة الجوهرية في السورة. والقسم الثالث هي أساء السور التي تبرز أهم عنصر من عناصر السورة، باعتباره نادرا أو مستغربا.

## ١ - أساء سور تشتمل على مضمون أو ملخصات السور التي تحمل اسمها:

(\*) سورة (الفاتحة) وقد سميت بهذا الاسم لافتتاح القرآن الكريم بها، حيث أنها أول القرآن في الترتيب لا في النزول، وهي على قصرها قد حوت معاني القرآن، واشتملت على مقاصده الأساسية بالإجمال (1).

<sup>(</sup>٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١ ص ٢٤ وسنتناول سورة الفاتحة بالتفصيل في موضعها بالماب الثالث القادم.

(\*) سورة (يوسف) سميت بما يخصها، لأنها السورة الوحيدة في القرآن الكريم، التي أفردت للحديث عن قصة نبي الله (يوسف بن يعقوب) عليها الصلاة والسلام. وما لاقاه من أنواع البلاء، ومن ضروب الحن والشدائد من اخوته، ومن الآخرين: في بيت عزيز مصر، وفي السجن، وفي تآمر النسوة حتى نجاه الله من ذلك الضيق.. والمقصود بها تسلية النبي عَنِيْ ، بما مر عليه من الكرب والشدة، وما لاقاه من أذى القريب والبعيد.

وقد جرت عادة القرآن الكريم بتكرير القصة في مواطن عديدة بقصد العظة والاعتبار، ولكن بايجاز دون توسع، لاستكال جميع حلقات القصة، وللتشويق الى ساع الأخبار دون سآمة أو ملل. وأما سورة (يوسف) فقد ذكرت حلقاتها هنا متتابعة باسهاب واطناب، ولم تكرر في مكان آخر كسائر قصص الرسل، لتشير الى (اعجاز القرآن) في المجمل والمفصل، وفي حالتي الايجاز والإطناب (٥).

(\*) سورة (الأنبياء) سميت بهذا الاسم، لأن الله تعالى ذكر فيها جملة من الأنبياء الكرام في استعراض، يطول أحيانا، ويقصر أحيانا. وذكر جهادهم وصبرهم وتضحيتهم في سبيل الله، وتفانيهم في تبليغ الدعوة لاسعاد البشرية.. تحدثت السورة باسهاب عن قصة ابراهيم عليه السلام مع قومه الوثنيين. وتابعت السورة الحديث بانجاز عن الرسل الكرام: (اسحـــــق، ويعقوب، ولوط، ونوح، وداود،

<sup>(</sup>٥) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ١٢ ص ٣٩ – ٤٠ وقد تناولنا ذلك الموضوع في مكانه بالفصل السادس من الباب الأول والخاص بالتكرار وأهميته.

وسليان، وأيوب، واساعيل، وادريس، وذي الكفل، وذي النون، وزكريا، ويحيى، وعيسى) مع بيان الأهوال والشدائد التي تعرضوا لها.. وختمت ببيان رسالة سيد المرسلين محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام (1).

(\*) وهــذه سورة (المؤمنون) اسمهـا يــدل عليهـا، ويلخــص موضوعها ويحدده.. فهي تبدأ بصفة المؤمنين، ثم يستطرد السياق منها الى دلائل الايمان في الأنفس والآفاق، ثم الى حقيقــة الايمـان كها عرضهـا رسل الله - صلوات الله عليهم - من لدن نوح عليه السلام إلى محمد خاتم الرسل والنبيين، وشبهات المكذبين حول هذه الحقيقة، واعتراضاتهم عليها، ووقوفهم في وجهها. حتى يستنصر الرسل بربهم، فيهلك المكذبين، وينجى المؤمنين. ثم يستطرد إلى اختلاف الناس - بعد الرسل - في تلك الحقيقة الواحدة التي لا تتعدد..ومن هنا يتحدث عن موقف المشركين من الرسول الله الله ويستنكر هذا الموقف الذي ليس له مبرر.. وتنتهى السورة بمشهد من مشاهد القيامة، يلقون فيه عاقبة التكذيب، ويؤنبون على ذلك الموقف المريب، يختم بتعقيب يقرر التوحيد المطلق، والتوجه الى الله بطلب الرحمة والغفران.. فهي سورة (المؤمنون).. أو هي سورة الايمان بكل قضاياه، ودلائله، وصفاته، وهو موضوع السورة ومحورها الأصيل ومنه استمدت اسمها(٧).

(\*) سورة (القصص) سميت بذلك الاسم، لأن كيان السورة

<sup>(</sup>٦) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١٧ ص ٢٥٤ - ٢٥٥.

<sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٨ ص ٣٤٥٢.

يقوم في بدايتها على قصة موسى عليه السلام وفرعون، مفصلة موضحة من حين ولادته الى حين رسالته. وفيها من غرائب الأحداث العجيبة ما يتجلى فيه بوضوح عناية الله بأوليائه، وخذلانه لأعدائه. ثم في ختام السورة توجد قصة قارون مع قومه – قوم موسى – وبين القصتين يجول السياق مع المشركين جولات يبصرهم بدلالة القصص – في سورة القصص – ويفتح أبصارهم على التات الله المبثوثة في مشاهد الكون تارة، وفي مصارع الغابرين تارة، وفي مشاهد القيامة تارة، وكلها تؤكد العبرة المستقاة من القصص، وتساوقها، وتناسقها. وتؤكد سنة الله المي لا تتخلف ولا تتبدل على مر الزمان (^).

(\*) سورة (المنافقون) تحمل هذا الاسم الخاص الدال على موضوعها ويلخصه.. لأن هذه السورة تكاد تكون مقصورة على الحديث عن المنافقين، والاشارة الى بعض الحوادث، والأقوال التي وقعت منهم، ورويت عنهم · وتتضمن السورة حملة عنيفة على أخلاق المنافقين، وأكاذيبهم، ودسائسهم، ومناوراتهم، وما في نفوسهم من البغض والكيد للمسليمن، ومن اللؤم والجبن وانطاس البصائر والقلوب. وليس في السورة عدا هذا الا لفتة في نهايتها الى الذين آمنوا، لتحذيرهم من كل ما يلصق بهم صفة من صفات المنافقين ولو من بعيد (۱).

(\*) سورة (نوح) تحمل هذا ألاسم لأن السورة كلها تقص

 <sup>(</sup>A) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٢٠ ص ٢٦٧٤ – ٢٦٧٥ وكذلك صفوة التفاسر
 مصدر سابق جـ ٢٠ ص ٤٢٣ – ٤٣٤.

<sup>(</sup>٩) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص٣٥٧٢.

بالتفصيل قصة نوح عليه السلام مع قومه، من بدء دعوته حتى نهاية حادثة الطوفان التي أغرق الله بها المكذبين من قومه (١٠٠).

(\*) سورة (الفيل) سميت بذلك الاسم لأنه يلخص موضوع السورة كلها، حيث تتضمن في جملتها حادث الفيل الذي انفردت به، ويخصها وحدها ولم يرد في غيرها من سور القرآن. وهذا الحادث مستفيض الشهرة في حياة الجزيرة العربية قبل البعثة المحمدية. عظيم الدلالة على رعاية الله لهذه البقعة المقدسة التي اختارها الله لتكون ملتقى النور الأخير، ومحضن العقيدة الجديدة. والنقطة التي تبدأ منها زحفها المقدس، لمطاردة الجاهلية في أرجاء الأرض، واقرار الحدى والحق، والخير فيها(١٠٠).

## \* \* \*

٧ - أسماء سور تشتمل على الحقيقة الجوهرية في تلك السور:

(\*) سورة (النساء) سميت بهذا الاسم لأن معظم الأحكام التي وردت فيها كانت تدور حول موضوع النساء.. تعرضت لموضوع المرأة فصانت كرامتها، وحفظت كيانها ودعت الى انصافها، واعطائها حقوقها التي فرضها الله تعالى لها: كالمهر، والميراث، واحسان العشرة.. وتحدثت عن الحرمات من النساء: بالنسب، والرضاع، والمصاهرة.. وتناولت تنظيم العلاقات الزوجية، وبينت أنها ليست علاقة جسد، وافا علاقة انسانية، وأن المهر ليس أجرا ولا غنا واغا هو

<sup>(</sup>١٠) صفوة التماسير، مصدر سابق، جـ ٢٩ ص ٤٤٩.

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابق، حـ ٣٠ ص ٣٩٧٤.

عطاء يوثق الحبة، ويديم العشرة، ويربط القلوب. ثم تناولت حق الزوج على زوجته، وحق الزوجة على زوجها، وأرشدت الى الخطوات التي ينبغي أن يسلكها الرجل لاصلاح الحياة الزوجية، عندما يبدأ الشقاق والخلاف بين الزوجين. وبينت معنى «قوامة الرجل» وانها ليست قوامة استعباد وتسخير، وانما هي قوامة نصح وتأديب كالتي تكون بين الراعي والرعية (١٢).

(\*) سورة. (ابراهيم) سميت بذلك الاسم تخليدا لمآثر أبو الأنبياء بعد نوح عليه السلام، وامام الحنفاء، الذي حطم الأصنام، وحمل راية التوحيد، وجاء بالحنيفية السمحة دين الاسلام الذي بعث به خاتم المرسلين (١١٠). كما كان لجو السورة من اسمها نصيب. ابراهيم.. المبارك الشاكر، الأواه، المنيب.. وكل الظلال التي تخلعها هذه الصفات ملحوظة في جو السورة وجوهرها، وفي الحقائق التي تبرزها، وفي طريقة الأداء، وفي التعبير والايقاع. ولقد تضمنت السورة عدة حقائق رئيسية في العقيدة، ولكن تضمنت السورة عدة حقائق رئيسية في العقيدة، ولكن المتناسقتان مع ظل ابراهيم في جو السورة: حقيقة وحدة الرسالة والرسل، ووحدة دعوتهم ووقفتهم أمة واحدة في مواجهة الجاهلية المكذبة بدين الله على اختلاف الأمكنة والأزمان. وحقيقة نعمة الله على البشر وزيادتها بالشكر، ومقابلة أكثر الناس لها بالجحود والكفران (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱۲) صفوة النفاسر، مصدر سابق، جـ٤ ص٢٥٦٠

<sup>(</sup>۱۳) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ۱۳ ص ۸۹۰

<sup>(</sup>١٤) في ظلال المرآن، مصدر سابق، جـ١٣ ص٢٠٧٧.

- (\*) سورة (الحج) سميت بذلك تخليدا لدعوة ابراهيم عليه السلام، حين انتهى من رفع قواعد البيت العتيق، ونادى الناس لحج بيت الله الحرام، فتواضعت الجبال حتى بلغ الصوت أرجاء الأرض، وأسمع نداءه من في الأصلاب والأرحام، وأجابوا النداء (١٥).
- (\*) سورة (النور) سميت بذلك الاسم لأن النور يذكر فيها بلفظه متصلا بذات الله: ﴿ الله نور الساوات والأرض ويذكر فيها النور بآثاره ومظاهره في القلوب والأرواح، مثلة هذه الآثار في الآداب والأخلاق التي يقوم عليها بناء هذه السورة، وهي آداب وأخلاق نفسية وعائلية وجماعية. تنير القلب، وتنير الحياة، ويربطها بذلك النور الكوني الشامل. انها نور في الأرواح، واشراق في القلوب، وشفافية في الضائر، مستمدة كلها من ذلك النور الكير وشفافية في الضائر، مستمدة كلها من ذلك النور الكير الكير الكير الكير الكير الكير الله الله الله الكير الكير الكير الكير الكير الكير الكير الكير الكير الله الله الله الله الكير ال
- (\*) سورة (الفرقان) سميت بذلك الاسم، لأن الله تعالى ذكر فيها هذا الكتاب الجيد، الذي أنزله على عبده محمد رسول الله على أن الله على الانسانية، لأنه النور الله على الانسانية، لأنه النور الساطع والضياء المبين، الذي فرق الله به بين الحق والباطل، والنور والظلام، والكفر والايمان. ولهذا كان جديرا بأن تسمى تلك السورة سورة (الفرقان) (۱۷۰). وهي التي بدأت بقوله تعالى: ﴿تبارك الذي نزل الفرقان على

<sup>(</sup>١٥) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١٧ ص ٢٨٠ وانظر سورة الحج الآيات من ٣٦ حتى ٣٧.

<sup>(</sup>١٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٨ ص ٢٤٨٥.

<sup>(</sup>١٧) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١٨ ص ٣٥٤.

- عبده ليكون للعاملين نديرا﴾.
- (\*) سورة (السجدة) سميت بذلك الاسم لما ذكر الله تعالى فيها من أوصاف المؤمنين الأبرار الذين اذا سمعوا آيات القرآن العظيم خروا سجددا وسبحوا بحمد ربهم وهم لا يستكبرون (۱۵).
- (\*) سورة (الأحزاب) سميت بذلك الاسم، لأن المشركين تحزبوا على المسلمين من كل جهة، فاجتمع كفار مكة مع غطفان، وبني قريظة وأوباش العرب على حرب المسلمين. ولكن الله تعالى ردهم مدحورين وكفى الله المؤمنين القتال بتلك المعجزة الباهرة (١١).
- (\*) سورة (فاطر) سميت بذلك لذكر هذا الاسم الجليل، والنعت الجميل في طليعتها. كما في هذا الوصف من الدلالة على الابداع، والاختراع والايجاد من غير مثال سابق، ولما فيه من التصوير الدقيق المشير الى عظمة ذي الجلال، وباهر قدرته، وعجيب صنعته. فهو الذي خلق الملائكة وأبدع تكوينهم بهذا الوصف العجيب (٢٠٠). ﴿ الحمد لله فاطر السماوات والأرض جاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في الخلق ما يشاء ان الله على كل شيء قدير ﴾. (سورة فاطر آية ١)
- (\*) سورة (الزمر) سميت بذلك الاسم، لأن الله تعالى ذكر فيها زمرة السعداء من أهل الجنة، مع الاجلال والاكرام.

<sup>(</sup>١٨) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٣١ ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>١٩) نفس المصدر السابق، جـ ٢١ ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٢٠) صفوة التفاسير جـ ٢٢ ص٥٦٣ - ٥٦٤.

- وزمرة الأشقياء من أهل النار، مع الهوان والصغار (٢١).
- (\*) سورة (فصلت) تحمل هذا الاسم الذي يشتمل على مضمونها وجوهرها الأساسي، لأن الله سبحانه وتعالى فصل الآيات، ووضح فيها الدلائل على قدرته ووحدانيته. وأقام البراهين القاطعة على وجوده وعظمته، وخلقه لهذا الكون البديع الذي ينطق بجلال الله وعظيم سلطانه (٢٠٠).
- (\*) سورة (الرحمن) سميت بهذا الاسم، لأن هذه السورة كلها اعلان عام في ساحة الوجود الكبير، واعلام بالآء الله الباهرة، ونعمه الكثيرة الظاهرة على العباد، التي لا يحصيها عد، آلاء الله في الكون، وآلاؤه في الخلق، وآلاؤه في الآخرة، وتمجيد الله جل وعلا، والثناء عليه على ما أنعم على عباده من فنون النعم والاكرام (٢٣).
- (\*) سورة (الجمعة) سميت بذلك الاسم، لأن المحور الذي تدور عليه السورة هو بيان أحكام (صلاة الجمعة) التي فرضها الله على المؤمنين، فدعت المؤمنين الى المسارعة لأداء الصلاة، وحرمت عليهم البيع وقت الأذان، ووقت النداء لها. وختمت بالتحذير من الانشغال عن الصلاة بالتجارة واللهو كحال المنافقين الذين اذا قاموا الى الصلاة قاموا كسالى متثاقلين (٢٠٠).
- (\*) سورة (الجن) سميت بذلك الاسم، لأن محور السورة يدور

<sup>(</sup>٢١) نفس المصدر جـ ٢٣ ص ٦٩.

<sup>(</sup>۲۲) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ۲٤ ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٧ ص ٣٤٤٥ و ص ٣٤٥٨ وصفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٧ ص ٢٩٢٠.

<sup>(</sup>٣٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٧٧.

حول الجن وما يتعلق بهم من أمور خاصة، بدءا من استاعهم للقرآن، الى دخولهم في الايمان. كما تناولت السورة بعض الأنباء العجيبة الخاصة بهم كاستراقهم للسمع، ورميهم بالشهب المحرقة، واطلاعهم على الأسرار الغيبية، الى غير ذلك من الأنباء المثيرة (٢٥). وهذا الاسم نموذج للعنوان الشامل الذي يوضح مضمون السورة وجوهرها.

(٣) أسهاء سور تبرز أهم عنصر فيها باعتباره نادرا أو مستغربا:

(\*) سورة (البقرة) سميت بذلك الاسم لقرينة ذكر قصة البقرة المذكورة فيها وحدها دون غيرها من السور، وعجيب الحكمة فيها (٢٦). وقد ظهرت تلك المعجزة الباهرة في زمن موسى الكليم.. حيث قتل شخص من بني اسرائيل ولم يعرفوا قاتله، فعرضوا الأمر على موسى عله يعرف القاتل فأوحى الله تعالى اليه أن يأمرهم بذبح بقرة، وأن يضربوا الميت بجزء منها، فيحيا باذن الله ويخبرهم عن القاتل وتكون برهانا على قدرة الله جل وعلا في احياء الخلق بعد الموت (٢٧) وقد حصل ذلك بالفعل.. وهذه القصة جاءت في قوله تعالى: ﴿واذ قال موسى لقومه ان الله يأمر كم أن تذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزوا قال أعوذ بالله أن

<sup>(</sup>٢٥) نفس المصدر السابق، جـ ٢٩ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢٦) البرهان في علوم القرآن، مصدر سابق، جـ ١ ص ٢٧٠ وكذلك الاتقان في علوم القرآن، مصدر سابق، جـ ١ ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢٧) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١ ص ٣٠ وانظر في تفصيل قصة البقرة ومعجزة احياء الميت (صفوة التفاسير جـ ١ ص ٦٦ – ٦٧ وكذلك مختصر ابن كثبر جـ ١ ص ٧٦ وكذلك مختصر ابن كثبر جـ ١ ص ٧٦) وسيأتي الحديث عن نلك القصة مرة أخرى في موضعها من الفصل النالث بالباب الثالث.

أكون من الجاهلين . . ﴾ الى آخر الآيات

(سورة البقرة آية ٦٧ - ٧٤).

- (\*) سورة (آل عمران) سميت بهذا الاسم، لورود ذكر قصة تلك الأسرة الفاضلة (آل عمران) والد مريم أم عيسى عليه السلام، وما تجلى فيها من مظاهر القدرة الالهية بولادة مريم البتول ابنها عيسى عليه السلام (٢٨). بقوله تعالى: ﴿ان الله اصطفى آدم ونوحا وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين..﴾
- (\*) سورة (المائدة) سميت بما يخصها، لورود ذكر المائدة فيها وحدها، حيث لم يرد ذكر المائدة في غيرها من السور. فقد طلب الحواريون من عيسى عليه السلام، آية تدل على صدق نبوته، وتكون لهم عيدا، وقصتها أعجب ما ذكر في السورة لاشتالها على آيات كثيرة، ولطف عظيم من الله العلي الكبير (٢١). وفي ذلك يقول تعالى: ﴿إذ قال الحواريون يا عيسى بن مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء..﴾
- (\*) سورة (الأنعام) سميت كذلك لورود ذكر الأنعام فيها، وتفصيل أحوالها، ولأن أكثر أحكامها الموضحة لجهالات المشركين تقربا بها الى أصنامهم مذكورة فيها، وان كان قد ورد لفظ الأنعام في غيرها من السور، الا أن التفصيل الوارد في هذه السورة لم يرد في غيرها.

<sup>(</sup>۲۸) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ٣ ص١٨٣٠.

<sup>(</sup>٢٩) البرهان في علوم القرآن، مصدر سابق جـ١ ص ٢٧١ وكذلك الاتقان في علوم الفرآن، مصدر سابق، جـ١ ص ٥٧ وأيضا صفوة التفاسير مصدر سابق جـ٦ ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣٠) نفس المصدر الأول السابق ص ٢٧٠ والمصدر الثاني نفسه، والمصدر الثالث نفسه=

(\*) سورة (الأعراف) سميت بما يخصها، لورود ذكر اسم الأعراف فيها، وهو سور مضروب بين الجنة والنار يحول بين أهلها، فقد تعرضت هذه السورة الكريمة لمشهد من المشاهد الواقعة يوم القيامة. وهو مشهد الفرق الثلاثة وما يدور بينهم من محاورة ومناظرة: فرقة المؤمنين أصحاب الجنة، وفرقة الكافرين أصحاب النار، وفرقة ثالثة لم يتحدث عنها القرآن الكريم الا في هذه السورة وحدها، وهي الفرقة التي سميت بأصحاب الأعراف، وسميت السورة باسمها وعلى الأعراف رجال يعرفون كلا بسماهم... وعلى الأعراف رجال يعرفون كلا بسماهم... وهي الفرقة رجال يعرفون كلا بسماهم... وهي الأعراف وحال يعرفون كلا بسماهم... وعلى الأعراف رجال يعرفون كلا بسماهم... والمناه المناه المناهم المناهد الم

(سورة الأعراف الآمات ٤٦ - ٤٩).

(\*) سورة (يونس) سميت بذلك الاسم، لذكر قصة نبي الله يونس فيها، وما تضمنته من العظة والعبرة، برفع العذاب عن قومه حين آمنوا بعد أن كاد يحل بهم البلاء والعذاب. وهذا من الخصائص التي خص الله بها قوم يونس لصدق توبتهم وايانهم.. فبالرغم من أن تلك القصة لم تتجاوز اشارة سريعة في قوله تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها ايمانها الا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم الى حين﴾ (سورة يونس الآية ٩٨) الا أنها مع هذا هي المثل الوحيد البارز للقوم الآية ٩٨) الا أنها مع هذا هي المثل الوحيد البارز للقوم

حـ٧ ص ٣٧٧ وانظر سورة الأنعام الآيات من ١٣٦ حتى ١٣٩ والآيات من ١٤٢
 حتى ١٤٦ وهي التي ورد فيها ذكر الأنعام وأحكامها وأحوالها.

<sup>(</sup>٣١) صفوة النفاسر، مصدر سابق، جـ ٨ ص ٤٣٤ - ٤٣٥ وقد روى ابن جرير عن حنيمة أنه سئل عن أصحاب الأعراف فقال: هم قوم استوت حسناتهم وسيئاتهم وسيئاتهم عن دحول الجنة، وتخلفت بهم حسناتهم عن دخول النار وتوقفوا هالك على السور حتى بفضى الله فيهم.

الذين يتداركون أنفسهم قبل مباغتة العذاب لهم، فيثوبون الى ربهم وفي الوقت سعة، وهم وحدهم في تاريخ الدعوات الذين آمنوا جملة بعد تكذيب، فكشف عنهم العذاب الذي أوعدهم به رسولهم قبل وقوعه بهم، كما هي سنة الله في المكذبين المصرين (۲۲). وقد سميت السورة بذلك لأن قصة يونس عليه السلام وقومه أبرز ما فيها، وهي قصة عجيبة وغريبة في وقت معا..

(\*) سورة (هود) سميت باسم نبي الله هود عليه السلام، تخليدا لجهوده الكريمة في الدعوة الى الله وأشار الى ذلك قوله تعالى: ﴿والى عاد أخاهم هودا...﴾ (سورة هود الآيات ٥٠ – ٦٠) فقد أرسله الله تعالى الى قوم (عاد) العتاة المتجبرين الذين اغتروا بقوة أجسامهم، وقالوا من أشد منا قوة؟ فأهلكهم الله بالريح الصرصر العاتية. وقد أسهبت الآيات في الحديث عنهم، بقصد العظة والعبرة للمتكبرين التحديث

(\*) سورة (الرعد) سميت بذلك الاسم، لتلك الظاهرة الكونية العجيبة التي تتجلى فيها قدرة الله وسلطانه، فالماء جعله الله سببا للحياة، وأنزله بقدرته من السحاب. وقد جمع الله في السحاب بين الرحمة والعذاب، فهو يحمل المطر، ويحمل الصواعق. وفي الماء الاحياء، وفي الصواعق الافناء، وجمع النقيضين من العجائب، كما قال القائل: جمع النقيضين من أسرار قدرته. هذا السحاب وبه ماء به نار (٢١). وقد جاء

<sup>(</sup>٣٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١١ ص ١٧٥٢ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١١ ص ٥٧١.

<sup>(</sup>٣٣) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١١ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣٤) نفس المصدر السابق جـ١٣ ص٧٣٠.

ذكر الرعد في قوله تعالى: ﴿ويسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء وهم يجادلون في الله وهو شديد الحال﴾

(سورة الرعد الآية ١٣).

- (\*) سورة (الاسراء) سميت بهذا الاسم لتلك المعجزة الباهرة العجيبة معجزة الاسراء التي خص الله تعالى بها نبيه الكريم محمد علياته والتي كانت مظهرا من مظاهر التكريم الالحي لخاتم الأنبياء والمرسلين وآية باهرة تدل على قدرة الله جل وعلا في صنع العجائب والغرائب (٢٥٠).
- (\*) سورة (الكهف) سميت بذلك لما فيها من المعجزة الربانية، في تلك القصة العجيبة الغريبة، قصة أصحاب الكهف، وهي قصة التضحية بالنفس في سبيل العقيدة، وهم الفتية المؤمنون الذين خرجوا من بلادهم فرارا بدينهم، ولجأوا الى غار في الجبل، ثم مكثوا فيه نياما ثلاغائة وتسع سنين، ثم بعثهم الله بعد تلك المدة الطويلة (٢٦). وفي ذلك يقول تعالى: ﴿أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجبا..﴾ الى قوله تعالى: ﴿قل الله أعلم بما لبثوا له غيب الساوات والأرض أبصر به وأسمع مالهم من دونه من ولى ولا يشرك في حكمه أحداً ﴾

(سورة الكهف الآيات ٩ - ٢٦).

(\*) سورة (مريم) سميت بذلك الاسم لذكر قصة مريم فيها، وتخليدا لتلك المعجزة الباهرة في خلق انسان بلا أب، ثم

<sup>(</sup>٣٥) نفس المصدر السابق جـ ١٥٠ ص١٥٠.

<sup>(</sup>٣٦) نفس المصدر السابق جـ ١٥ ص ١٨١ وانظر تمصيل القصة في موضعه بالفصل الثالث من الباب الثالب.

انطاق الله للوليد وهو طفل في المهد، وما جرى من أحداث غريبة رافقت ميلاد عيسى عليه السلام (٣٧). ﴿ واذكر في الكتاب مريم. ﴾

(سورة مريم الآيات ١٦ - ٣٣).

- (\*) سورة (الشعراء) سميت بذلك الاسم، لأن الله تعالى ذكر فيها أخبار الشعراء، وذلك للرد على المشركين في زعمهم أن محمدا على كان شاعرا، وأن ما جاء به من قبيل الشعر. فرد الله عليهم ذلك الكذب والبهتان، وظهر الحق وبان (٢٨) بقوله تعالى: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون. ألم تر أنهم في كل واد يهيمون. وأنهم يقولون ما لا يفعلون (٣٠٠).
- (\*) سورة (الروم) سميت كذلك لذكر تلك المعجزة الباهرة في بداية السورة، والتي تدل على صدق أنباء القرآن العظيم، ﴿ أَلَم. غلبت الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضع سنين ﴾ فقد بدأت السورة الكريمة بالتنبؤ عن حدث غيبي هام، أخبر عنه القرآن الكريم قبل حدوثه، ألا وهو انتصار الروم على الفرس في الحرب التي ستقع قريبا بينها. وقد حدث كما أخبر عنه القرآن وبذلك

<sup>(</sup>٣٧) نفس المصدر السابق جـ ١٦ ص ٣١٠ وانظر تفصيل القصة في موضعه بالفصل الثالث من الباب الثالث.

<sup>(</sup>٣٨) نفس المصدر السابق جـ ١٩ ص ٣٧٤ وجدير بالذكر أن الشعر باب من الكلام حسنه حسن، وقبيحه قبيح. وانما ذم الله تعالى الشعر لما فيه من المفالاة والافراط في المديح أو الهجاء، ومجاوزة حد القصد فيه.. وربما رفعوا شخصا الى الأوج ثم اذا غضبوا عليه أنزلوه الى الحضيض، وهذا مشاهد ملموس في أكثر الشعراء الا من استثناهم الله عز وجل.

تحققت النبوءة وذلك من أظهر الدلائل على صدق محد على المدلائل على صدق محد على المدلائل على المدلائل على المدلائل على المدلونين المدلونين

- (\*) سورة (لقيان) سميت بذلك الاسم، لاشتالها على قصة لقيان الحكيم التي تضمنت فضيلة الحكمة وسر معرفة الله تعالى، وصفاته، وذم الشرك، والأمر بمكارم الأخلاق، والنهي عن القبائح والمنكرات وما تضمنته كذلك من الوصايا الربانية الثمينة، التي أنطقه الله بها، وكانت من الحكمة والرشاد (١٠٠).
- (\*) سورة (سبأ) سميت بذلك الاسم، لأن الله تعالى ذكر فيها قصة سبأ وهم ملوك اليمن، وهي أبرز ما في السورة.. وقد كان أهل سبأ في نعمة ورخاء، وسرور وهناء، وكانت مساكنهم حدائق وجنات، فلم كفروا النعمة دمرهم الله بالسيل العرم، وجعلهم عبرة لمن يعتبر (١٠٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>٤٠) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢١ ص ٤٨٦٠

<sup>(</sup>٤١) نفس المصدر السابق جـ ٢٢ ص ٥٤٣٠.

## ثانيا: نماذج لعناوين من الآيات أو أجزائها:

ونقدم فيا يلي طائفة من الآيات القرآنية وأجزاء من الآيات تصلح لكي تكون عناوين مناسبة أو يستمد من معناها عناوين مناسبة لموضوعات أو مقالات صحفية دينية وغير دينية.. وسنقدم تلك المعالم القرآنية دون أي تعليق عليها، علما بأن أغلب آيات القرآن الكريم، يمكن للصحفي البارع أن يستفيد منها في الوصول الى كتابة عناوين جذابة لمادته الصحفية حتى تأتي متميزة عن العناوين التي يقدمها غيره... وسنسير في هذه الآيات وفقا لتسلسلها في السورة الواحدة وترتيب السورة نفسها في المصحف الشريف، ليصبح من اليسير الرجوع اليها في مكانها من المصحف عند الحاجة..

- ﴿ ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ﴾ ...... (سورة البقرة الآية ٧)
- − ﴿وما يخدعون الا أنفسهم﴾ .... (سورة البقرة الآية ٩)
- − ﴿ولا تلبسوا الحق بالباطل﴾ .. (سورة البقرة الآية ٢٤)
  - ﴿أَتَأْمَرُونَ النَّاسُ بِالبِّرُ وَتُنْسُونَ أَنْفُسُكُ﴾ .....

(سورة البقرة الآية ٤٤)

- ﴿واستعينوا بالصبر...﴾ .... (سورة البقرة الآية ٤٥)
- ﴿ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم﴾ ...... (سورة البقرة الآبة ١٢٠)
  - ﴿صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة﴾

(سورة البقرة الآية ١٣٨)

- ﴿ انا لله وانا اليه راجعون ﴾ (سورة البقرة الآية ١٥٦)

- ﴿كتب عليكم القصاص في القتلى﴾ .....
- (سورة البقرة الآية ١٧٨)
- ﴿ولكم في القصاص حياة...﴾ (سورة البقرة الآية ١٧٩)
  - ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا كُتُبِ عَلَيْكُمُ الصَّيَامِ ﴾ ....
- (سورة البقرة الآية ١٨٣)
- ﴿ وقاتلوا في سبيل الله ... ﴾ .. (سورة البقرة الآية ١٩٠)
- ﴿والفتنة أشد من القتل . ﴾ . (سورة البقرة الآية ١٩١)
- ﴿وأنفقوا في سبيل الله..﴾ .. (سورة البقرة الآية ١٩٥)
- ﴿ .. وهو ألد الخصام ﴾ ... (سورة البقرة الآية ٢٠٤)
- ﴿واذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها..﴾ (سورة البقرة الآية ٢٠٥)
- ﴿ أَلَا ان نصر الله قريب﴾ .... (سورة البقرة الآية ٢١٤)
- ﴿ والفتنة أكبر من القتل ﴾ .. (سورة البقرة الآية ٢١٧)
  - ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا..﴾ .....
- (سورة البقرة الآية ٢٤٥)
  - ﴿ كُمْ مَنْ فَئَةً قليلةً غلبت فئة كثيرة باذن الله ﴾.....
- (سورة البقرة الآية ٢٤٩)
- ﴿ربنا أفرغ علينا صبرا وثبت أقدامنا وأنصرنا..﴾...
   (سورة المقرة الآية ٢٥٨)

```
- ﴿ فيهت الذي كفر . . ﴾ . . . . (سورة البقرة الآية ٢٥٨)
                    - ﴿ يُحق الله الربا ويربي الصدقات ﴾
(سورة البقرة الآية ٢٧٦)
              - ﴿فَاذَنُوا بَحِربِ مِن اللهِ وَرَسُولُهُ ۗ ......
(سورة البقرة الآية ٢٧٩)
                  - ﴿ لم تلبسون الحق بالباطل ﴾ ......
(سورة آل عمران الآية ٧١)

    - ﴿قل ان المدى هدى الله .. ﴾

(سورة آل عمران الآية ٧٣)
        - ﴿ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون﴾ .....
(سورة آل عمران الآية ٧٥)
                  - ﴿ولله على الناس حج البيت﴾ .....
(سورة آل عمران الآية ٩٧)

    ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ﴾ .....

(سورة آل عمران الآبة ١٠٣)
                 - ﴿ولا تتخذوا بطانة من دونكم ﴾ ....
(سورة آل عمران الآية ١١٨)
- ﴿قل موتوا بغيظكم﴾ .... (سورة آل عمران الآية ١١٩)
- ﴿ هذا بيان للناس . . ﴾ . . . (سورة آل عمران الآية ١٣٨)
           - ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنَّمَ الْأَعْلُونَ﴾ .....
(سورة آل عمران الآية ١٣٩)
           - ﴿ وتلك الأيام نداولها بين الناس.. ﴾ .....
(سورة آل عمران الآية ١٤٠)
```

```
- ﴿ان ينصركم الله فلا غالب لكم..﴾ ......
 (سورة آل عمران الآبة ١٦٠)
 - ﴿ أُحياء عند ربهم يرزقون﴾ (سورة آل عمران الآية ١٦٩)
 - ﴿كُلُّ نَفْسُ ذَائقة الموت﴾ (سورة آل عمران الآية ١٨٥)
     (سورة آل عمران الآية ٢٠٠)
             - ﴿الرحال قوامون على النساء ..﴾ .....
(سورة النساء الآية ٣٤)
             ـ ﴿.. ولو كنتم في بروج مشيدة﴾ ......
(سورة النساء الآبة ۷۹)
- ﴿والله يكتب ما يبيتون﴾ .... (سورة النساء الآية ٨١)
- ﴿ وتعاونوا على البر والتقوى ﴾ .. (سورة المائدة الآية ٢)
- ﴿ ومن يتولهم منكم فانه منهم ﴾ .. (سورة المائدة الآية ٥١)
      - ﴿وجعل منهم القردة والخنازير وعبدالطاغوت﴾
(سورة المائدة الآبة ٦٠)
- ﴿عفا الله على سلف. ﴾ ..... (سورة المائدة الآية ٩٥)
      - ﴿.. حتى يلج الجمل في سم الخياط﴾
(سورة الأعراف الآية ٤٠)
      - ﴿ولا تفسدوا في الأرض بعد اصلاحها﴾ .....
(سورة الأعراف الآية ٥٦)
      - ﴿.. والذي خبث لا يخرج الا نكدا﴾ .......
(سورة الأعراف الآية ٥٨)
```

```
- ﴿ ولا تقعدوا بكل صراط توعدون وتصدون عن سبيل الله ﴾
 (سورة الأعراف الآية ٨٦)
       - ﴿ربنا افتح بيننا وبين قومنا بالحق﴾
 (سورة الأعراف الآية ٨٩)
  - ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل﴾
(سورة الأنفال الآية ٦٠)
- ﴿وقل اعملوا...﴾ ...... (سورة التوبة الآية ١٠٥)
- ﴿الآن حصحص الحق﴾ ..... (سورة يوسف الآية ٥١)
- ﴿وفوق كل ذي علم عليم﴾ .... (سورة يوسف الآية ٧٦)
             - ﴿قل هل يستوي الأعمى والبصير ﴾ ....
(سورة الرعد الآية ١٦)
- ﴿ فَأَمَا الزبد فيذهب جفاء ﴾ ... (سورة الرعد الآية ١٧)
- ﴿سلام عليكم بما صبرتم﴾ ..... (سورة الرعد الآية ٢٤)
             - ﴿قُلْ كَفِي بِاللهِ شهيدا بيني وبينكم ﴾ ....
(سورة الرعد الآية ٤٣)
       - ﴿ويثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت ﴾ .....
(سورة ابراهيم الآية ٢٧)
              - ﴿وسكنتم في مساكن الذين ظلموا ﴾ ....
(سورة ابراهيم الآية ٤٥)
```

- ﴿... وتبين لكم كيف فعلنا بهم﴾
 (سورة ابراهيم الآية ٤٥)

- ﴿ان الله عزيز ذو انتقام﴾ ....(سورة ابراهيم الآية ٤٧)

```
    − ﴿هذا بلاغ للناس ولينذروا به﴾ ......

(سورة ابراهيم الآية ٥٢)

    ◄ ان الله بأمر بالعدل والاحسان﴾

(سورة النحل الآية ٩٠)
                   - ﴿وأوفوا بعهد الله اذا عاهدتم ﴾ ...
(سورة النحل الآبة ٩١)
                - ﴿أدع الى سبيل ربك بالحكمة ﴾ .....
(سورة النحل الآية ١٢٥)
- ﴿وجادلهم بالتي هي أحسن﴾ .. (سورة النحل الآية ١٢٥)
       - ﴿ .. كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا ﴾ ......
(سورة الاسراء الآية ١٤)

    − وأوفوا بالعهد ان العهد كان مسئولا﴾ .......

(سورة الاسراء الآية ٣٤)
               - ﴿وقل جاء الحق وزهق الباطل ﴾ .....
(سورة الاسراء الآية ٨١)
- ﴿كُلُّ يَعِمِلُ عَلَى شَاكِلْتُهُ ﴾ .... (سورة الأسراء الآية ٨٤)
- ﴿والسلام على من اتبع الهدى﴾ ... (سورة طه الآية ٤٧)
- ﴿ ويلكم لا تفتروا على الله كذبا ﴾ .... (سورة طه الآية ٦١)
           - ﴿ان في ذلك لآيات لأولى النهي ﴾ .....
(سورة طه الآية ١٢٨)
       - ﴿بِل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه ﴾ .....
(سورة الأنبياء الآية ١٨)
```

- ﴿ وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون ﴾ ..... (سورة الأنبياء. الآية ١١٢)
- ﴿وأذن في الناس بالحج﴾ ..... (سورة الحج الآية ٢٧)
- ﴿ان الله يدافع عن الذين آمنوا..﴾ .....
   (سورة الحج الآية. ٣٨)
- ﴿وجاهدوا في الله حق جهاده..﴾
   (سورة الحج الآية ٧٨)
- ﴿ان هم الا كالأنعام بل هم أضل﴾ ............ (سورة الفرقان الآية ٤٤)
- ﴿وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون﴾ (سورة الشعراء الآية ٢٢٧)
- ﴿انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ﴾ ...... (سورة الكهف الآية ١٣)
- ﴿ فخرج على قومه في زينته ﴾ (سورة القصص الآية ٧٩)
- ﴿ فَحْسَفْنَا بِهُ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ﴾ (سورة القصص الآية ٨١)
- ﴿ كُلُ نَفْسُ ذَائقة المُوتِ ﴾ .. (سورة العنكبوت الآية ٥٧)
- ﴿ويومئذ يفرح المَّومنون﴾ (سورة الروم الآية ٤)
- ﴿وعد الله لا يخلف الله وعده ﴾ ... (سورة الروم الآية ٦)
- ﴿فاصبر أن وعد الله حق﴾ ....(سورة الروم الآية ٦٠)
  - ﴿وان جندنا لهم المنصورون﴾

(سورة الصافات الآية ١٧٣)

- ﴿ فساء صباح المنذرين ﴾ .... (سورة الصافات الآية ١٧٧)
- ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون﴾

(سورة الزمر الآية ٩)

- ﴿قال فرعون ما أريكم الا ما أرى ﴾ .....

(سورة غافر الآية ٢٩)

- ﴿ .. وما أهديكم الا سبيل الرشاد ﴾ .....

(سورة غافر الآية ٢٩)

- ﴿.. وأفوض أمري الى الله﴾ ... (سورة غافر الآية ٤٤)

- ﴿ فاستخف قومه فأطاعوه.... ﴾

(سورة الزخرف الآية ٥٤)

- ﴿ أُولِنَكَ حزب الله الا ان حزب الله هم المفلحون ﴾ (سورة المجادلة الآية ٢٢)
- ﴿ويؤثرون على أنفسهم ...﴾ .... (سورة الحشر الآية ٩)
  - ﴿... تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى﴾ .....

(سورة الحشر الآية ١٤)

- ﴿ ختامه مسك . . . . . . . (سورة المطففين الآية ٢٦)
- − ﴿فذكر الما أنت مذكر﴾ (سورة الغاشية الآية ٢١)

كانت تلك آيات قرآنية أو أجزاء من آيات قرآنية.. وكلها كها رأينا تصلح لأن تكون نصوصا لعناوين مناسبة تماما لشتى المناسبات والمواقف والأحداث دينية أو سياسية أو اقتصادية واجتاعية أو علمية الى غير ذلك.. كها يمكن أيضا ان تكون بمثابة معالم يستقي منها الصحفي فكرة عنوانه،

فيصيغ عنوانا بعضه من الآية وبعضه الآخر من أسلوبه الخاص، أو أن يكون كله من أسلوبه الذي يحمل فكرة الآية نفسها أو جزء منها.. وحتى نكون عمليين، وتأييدا لما ذهبنا اليه نقدم فيا يلي نماذج لعناوين نشرت بالفعل في صحف ومجلات منوعة..

## ثالثا: عناوين نشرت بالصحف والجلات مستمدة من الآيات القرآنية:

ونوضح أن غاذج العناوين التي نشرت بالصحف والجلات بين هذا الصدد كثيرة جدا تطالعنا بها الصحف والجلات بين الحين والحين.. وقد اخترنا بعض النهاذج من الصحف والجلات المتاحة لنا، لتكون مؤشرا يوضح امكان الاستفادة من آيات الكتاب الكريم في صياغة عناوين مناسبة للهادة الصحفية.. وسنقدم تلك النهاذج مصنفة على أربعة أنواع: عناوين عبارة عن نصوص لآيات قرآنية كاملة.. وعناوين عبارة عن أجزاء من آيات قرآنية.. وعناوين استخدم في صياغتها جزء من آية قرآنية مع جزء آخر من صياغة الكاتب وبأسلوبه.. وعناوين تم استقاء فكرتها من معنى آية قرآنية وتم صياغتها بأسلوب الكاتب وذلك على النحو التالي:

## (١) عناوين عبارة عن نصوص لآيات قرآنية كاملة:

- ﴿وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا﴾
- (سورة الجن الآية ١٨).
- ﴿ الله عمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يخش الا الله فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين ﴾ (سورة التوبة الآية ١٨).

الآيتان كانتا عبارة عن عنوانين لموضوع في (مجلة الأزهر (٢٠٠) حول رسالة المسجد، والدور الهام الذي قام به في حياة المسلمين الروحية، والسياسية والاجتاعية، على عكس ما يظن الكثيرون أن دور المساجد مقصور على أداء الصلوات فيها فقط.

- ﴿ومـا خلقـت الجن والانس الا ليعبـدون﴾ (سورة الذاريات الآية ٥٦).

عنوان لموضوع في (مجلة الأزهر (٢٤٠) حول كلمة الخلق والعبادة في ضوء القرآن الكريم.

- ﴿ان الذين يخشون ربهم بالغيب لهم مغفرة وأجر كبير﴾ (سورة الملك الآية ١٢).

عنوان لموضوع في (مجلة الأزهر (١٠٠) حول الايسان بالغيب.. وهذا العنوان كان ضمن عناوين أخرى في الموضوع من غير آيات القرآن الكريم.

- ﴿ولقد نصركم الله ببدر وأنتم أذلة فاتقوا الله لعلكم تشكرون﴾ (سورة آل عمران الآية ١٢٣) عنوان لموضوع في (مجلة الأزهر (١٤٥)) بمناسبة ذكرى

غزوة بدر الكبرى.

- ﴿ ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم يرزقون ﴾ (سورة آل عمران الآية ١٦٩)

<sup>(</sup>٤٢) العدد الصادر في جمادى الأولى ١٤٠٣ هـ (فبراير ١٩٨٢م) ص٦٩٣٠.

<sup>(</sup>٤٣) العدد الصادر في جادى الآخرة ١٤٠٢ هـ (مارس ١٩٨٢م) ص٨٢٣٠

<sup>(</sup>٤٤) العدد الصادر في رحب ١٤٠٢ هـ (مايو ١٩٨٢م) ص١٠١٠.

<sup>(</sup>٤٥) العدد الصادر في رمضان ١٤٠٢هـ (يوليه ١٩٨٢م) ص١٢٣٠.

عنوان لموضوع في (مجلة الدعوة (١٦٠) المصرية حول التأسي برسول الله عَلَيْكَة ، والصحابة والتابعين ، بمن أوذوا في سبيل الله وعندبوا وقتلوا ، وبمن وضعت المناشير على أعناقهم ليقولوا كلمة الكفر ، فقالوا: لا اله الا الله.

- ﴿هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين﴾ (سورة آل عمران الآية ١٣٨)

عنوان لموضوع في (مجلة الرسالة (١٤٠) المصرية، حول ما يقاسيه العالم من ألوان الشرور، والمفاسد، والآلام، والمتاعب لانسياق الناس في حياتهم مع نظم وضعها الانسان، وأملتها عليه الشهوات والنزعات.. فمن نازية الى فاشية، الى شيوعية، الى رأسمالية، الى ديقراطية، الى اشتراكية الى غير ذلك من ألوان، ما أنزل الله بها من سلطان. ومن شأن هذا أن يفضي بالعالم الى هذا الشر المتعاظم.. وأكد الموضوع أن طريق الخلاص يتمثل في اتباع هدي الاسلام، دين الله الذي ارتضاه لعباده ينظمون به حياتهم، ويخرجهم من الظلمات الى النور..

- ﴿اذا جاء نصر الله والفتح﴾ (سورة النصر الآية ١) عنوان لموضوع في (مجلة الرسالة (١٤٠٠) تحدث فيه الكاتب عن دور الاستعار في تمزيق الوطن الاسلامي، الى دويلات تحمل الطابع القومي الهزيل، وما كان يخرج من بغاث هزيل، للتحذير من دعوة الاسلام، ومن راية الاسلام.

<sup>(</sup>٤٦) العدد الصادر في محرم ١٣٩٩ هـ (ديسمبر ١٩٧٨م) ص١٨٠.

<sup>(</sup>٤٧) العدد الصادر في أول يناير ١٩٥١م.

<sup>(</sup>٤٨) العدد الصادر في ٢٥ ذي الحجة ١٣٧٠هـ (٢٥ ستمبر ١٩٥١م) ص١٠٧٧.

وهي تعلات لا تخدم أحدا الا المستعمرين والرأسمالية، والشيوعية.. ثم تحدث الكاتب عن الصيحة القوية التي تجاوبت في جوانب العالم الاسلامي في وسط هذا كله، تدعو الى راية الاسلام، وتهتف بالوحدة الاسلامية، وتنادي بالحكم الاسلامي.

- ﴿ ان الهُمُ لواحد﴾ (سورة الصافات الآية ٤) عنوان لمقال في (مجلة الرسالة (١٩٠١) حول تفسير تلك الآية الكريمة.

- ﴿وفِي أَنفسكم أَفلا تبصرون﴾
 (سورة الذاريات الآية ٢١).

عنوان لكلمة قصيرة في (مجلة الجتمع (٥٠٠) الكويتية حول تغذية الانسان بشتى أنواع الأطعمة، ومنها اللحم، وتتساءل الكاتبة كيف أن المعدة التي هي من اللحم، تستطيع أن تهضم اللحم، ولا تهضم نفسها؟.

﴿ان الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم
 عذاب أليم في الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون﴾
 (سورة النور الآية ١٩).

عنوان في (مجلة الجتمع (١٥٠) الكويتية ضمن عناوين أخرى، لموضوع عن «معارضة الترويح السياحي للأصول التربوية » وفيه يوضح الكاتب أن هذا الاتجاه الافسادي للترويح السياحي في الكويت مخالف لبديهيات أصول التربية

<sup>(</sup>٤٩) العدد الصادر في ٩ رمصان ١٣٧١ هـ (٢ يونيه ١٩٥٢م) ص٦٠١.

<sup>(</sup>٥٠) العدد الصادر في ١١ جمادي الآخرة ١٣٩٩هـ (٨ مايو ١٩٧٩م) ص٤٦.

<sup>(</sup>٥١) العدد الصادر في ١٦ شعبان ١٣٩٩هـ (١٠ يوليو ١٩٧٩م) ص ١٠٠

في البلاد الحديثة المتحضرة، ولأصول التربية الاسلامية، التي هدانا اليها كتاب الله عز وجل.

- ﴿أَفْحَكُمُ الْجَاهِلِيَةُ يَبِغُونَ؟ وَمَنَ أَحْسَنُ مَنَ اللهُ حَكَمَا لَقُومُ يوقنون﴾ (سورة المائدة الآية ٥٠).

عنوان لتحقيق صحفي في (مجلة المجتمع<sup>(٢٥)</sup>) الكويتية، حول المناداة بتطبيق الشريعة الاسلامية، في كل مناحي الحياة، بمناسبة توجيهات أمير الكويت، وولي عهده بتشكيل اللجان في محاولة تعديل قانون العقوبات، وفقا للشريعة الاسلامية.

- ﴿علم الانسان ما لم يعلم﴾ (سورة اقرأ الآية ٥). عنوان لموضوع علمي في (مجلة المجتمع<sup>(٥٣)</sup>) الكويتية حول قانون حفظ المادة والطاقة... الخ.

(٢) عناوين عبارة عن أجزاء من آيات قرآنية:

- ﴿ الا تنصروه فقد نصره الله.. ﴾

(سورة التوبة الآية ٤٠).

عنوان عبارة عن جزء من آية لموضوع نشر في (مجلة الأزهر (٥٤) بمناسبة ذكرى الهجرة النبوية الشريفة وما تجلى فيها من عناية الله تعالى ورعايته، للرسول السلامية في كل خطوة من خطواته خلالها.

- ﴿... وتلك الأيام نداولها بين الناس...﴾ (سورة آل عمران الآية ١٤٠).

<sup>(</sup>۵۲) العدد الصادر في ٥ محرم ١٣٩٩ هـ (٥ ديسمبر ١٩٧٨م) ص١١٠.

<sup>(</sup>۵۳) العدد الصادر في ۱۷ محرم ۱۳۹۸ هـ (۲۷ ديسمبر ۱۹۷۷م) ص٤٢.

<sup>(</sup>٥٤) العدد الصادر في محرم ١٤٠٢ هـ (نوفمبر ١٩٨١م) ص١٠٠.

عنوان عبارة عن جزء من آية في (مجلة الأزهر (٥٠٠) للوضوع حول معنى الآية الكاملة.. وأن للأيام مفاجآت وللزمن تقلبات، والفلك يدور بالناس، والدنيا دول. وتلكم سنة الله في خلقه، وذلكم شأن الدنيا، ونظام الحياة.. شروق وغروب، وعبوس وابتسام، وضحك وبكاء، واقبال وادبار، والله يقلب الليل والنهار وكل أولئك هو الحياة الدنيا، يتداولها الناس يوما بعد يوم، وفريقا بعد فريق.

﴿ ... كما بدأكم تعودون﴾ (سورة الأعراف الآية ٢٩).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع نشر في (مجلة الأزهر (٥٦) حول البعث والنشور، والايمان بحياة أخرى بعد الحياة الدنيا.

﴿من حرم زينة الله التي أخرج لعباده...﴾
 (سورة الأعراف الآية ٣٢).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة الأزهر (٥٠٠) حول معنى تلك الآية الكاملة، وفيها نداء من الله تعالى للمؤمنين أن يسأخسذوا زينتهم من اللباس والرياش، ويتمتعوا بالطيبات من الطعام والشراب دون اسراف ولا تبذير.

﴿ الله منون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾
 (سورة الأنفال الآية ٢).

<sup>(</sup>۵۵) العدد الصادر في صفر ١٤٠٢ هـ (نوفمبر ١٩٨١م) ص١٨٦٠

<sup>(</sup>٥٦) العدد الصادر في صفر ١٤٠٢ هـ (نوفمبر ١٩٨١م) ص٢٤٢.

<sup>(</sup>۵۷) العدد الصادر في جادي الآخرة ١٤٠٢ هـ (مارس ١٩٨٢م) ص٧٩٣.

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة الأزهر (٥٨) حول الايمان الحق ودلائله في المؤمنين به ٠٠٠ ﴿ كُم مِن فئة قليلة ٢٤٠) .

عنوان عبارة عن جزء من الآية الكريمة لموضوع في (عبلة الأزهر (١٥١)) حول (دار ابن لقان) التاريخية في مدينة المنصورة بمصر، التي أعتقل فيها لويس التاسع ملك فرنسا. بعد هزيته وأسره يوم ٨ ابريل ١٢٥٠م في المعركة الفاصلة مع جيش المسلمين عند فارسكور خلال الحروب الصلمية المشهورة...

- ﴿وقل الحق من ربكم..﴾ (سورة الكهف الآية ٢٩).

عنوان عبارة عن جزء من آية كريمة لمقال للأستاذ عمر التلمساني في (مجلة الدعوة (١٠٠) المصرية يرد فيه على الرئيس المصري أنور السادات - حينئذ - الذي قال ان النوع الجديد من الاخوان المسلمين يطلق عليه اسم المنظات الاسلامية، وهذه المنظات تتسم بالتعصب الشديد..

- ﴿.. تعالوا الى كلمة سواء .. ﴾ (سورة آل عمران الآية ٦٤). عنوان عبارة عن جزء من آية كريمة لموضوع في (مجلة الدعوة (۱۲)) المصرية، حول وضع العراقيل والصعوبات أمام الدعوة الاسلامية، ومقاومتها على مستوى العالم كله، بينها تفتح الأبواب المغلقة أمام الأفكار المستوردة، والمبادىء

<sup>(</sup>٥٨) العدد الصادر في رجب ١٤٠٢ هـ (مايو ١٩٨٢م) ص٩٧٠.

<sup>(</sup>۵۹) العدد الصادر في شوال ۱٤٠٢ هـ (يوليه ۱۹۸۲ م) ص۱٤۲۲.

<sup>(</sup>٦٠) العدد الصادر في شعبان ١٤٠٠ هـ (يونيو ١٩٨٠ م) ص٥٠.

<sup>(</sup>٦١) نفس العدد السابق ص٢٣.

المنحرفة، والدعوات الهدامة، وكل غريب خبيث، ويعطى له الأموال، وكل الامكانيات التي تساعده على الهدم والتدمير في العالم الاسلامي.

- ﴿ عمد رسول الله والذين معه.. ﴾ (سورة الفتح الآية ٢٩). عنوان عبارة عن جزء من آية لموضوع في (مجلة الدعوة (١٣٠) المصرية يتضمن كلمات اشادة وتمجيد في رسول الله عن (هرقل) قيصر الروم، و(لامارتين) شاعر فرنسا المشهور، و(برناردشو) الكاتب البريطاني المعروف، و (جوته) فيلسوف المانيا، و (ول ديورانت) في كتابه قصة الحضارة.

ـ ﴿.. ويتفكرون في خلق الساوات والأرض..﴾ (سورة آل عمران الآية ١٩١)

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة الدعوة (حملة) المصرية تعرض فيه الكاتب لبعض ما ورد في القرآن الكريم، من آيات تحض الناس على التفكر والتدبر في خلق الله، وتحثهم على السعي من أجل العلم، واختراق آفاق الكون دراسة وبحثا.

- ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾
 (سورة الأحزاب الآية ٢١).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية، لموضوع في (مجلة الدعوة (١٦٠) المصرية حول أدب المجالس، والحض على

<sup>(</sup>٦٢) العدد الصادر في شعبان ١٣٩٦هـ (أغسطس ١٩٧٦م) ص ٣٩٠٠

<sup>(</sup>٦٣) نفس العدد السابق من مجلة الدعوة ص ٦٤.

<sup>(</sup>٦٤) العدد الصادر في شوال ١٣٩٦ هـ (أكتوبر ١٩٧٦ م) ص١٦٠٠

التأسي بأدب المجلس عند رسول الله عُرِيْكُم مع جلسائه.

- ﴿... ذلك بأنهم قالوا انما البيع مثل الربا..﴾ (سورة البقرة الآية ١٩٧).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة الدعوة (مه) المصرية حول الربا وآثاره السيئة على الاقتصاد وعلى التعامل به بين الناس.. الخ.

- ﴿ومكروا ومكر الله...﴾ (سورة آل عمران الآية ٥٤).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لكلمة في (مجلة الرسالة (٢٦٠) المصرية يعيب فيه الكاتب على الحكومة المصرية، اخلافها للوعود التي قطعتها على نفسها باعطاء الأزهر قسطا من جهودها لاصلاحه وخاصة مساواة أساتذة المعارف.

- ﴿... يوادون من حاد الله...﴾
 (سورة المجادلة الآية ٢٢).

عنوان عبارة عن جزء من آية لخبر صغير على عمود في (مجلة المجتمع (۱۷۰) الكويتية، أعرب فيه عيزرا وايزمان وزير دفاع العدو عن أمله أن يقوم الكثير من المواطنين «الاسرائيليين» بزيارة مصر، لخلق جو من الود بين الشعبين.

- ﴿فاستخف قومه فأطاعوه..﴾
 (سورة الزخرف الآية ٥٤).

<sup>(</sup>٦٥) نفس العدد السابق من مجلة الدعوه المصرية.

<sup>(</sup>٦٦) العدد الصادر في ٢٧ ربيع الآخر ١٣٧٠هـ (٥ فبراير ١٩٥١م) ص١٥٣٠.

<sup>(</sup>٦٧) العدد الصادر في ٦ جمادى الأولى ١٣٩٩ هـ (٣ ابريل ١٩٧٩م) ص ٢٠.

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة المجتمع (١٨٠) الكويتية يدور حول السوء من استخفاف بعض الحكام بشعوبهم وخداعهم والتغرير بهم.. والأسوأ من ذلك أن تستجيب الجهاهير الغفيرة من الشعب لهذا الاستخفاف دون تحكم عقلها وضميرها..

﴿... ان أكرمكم عند الله اتقاكم...﴾

(سورة الحجرات الآية ١٣).

عنوان عبارة عن جزء من الآية الكرية لموضوع في (مجلة المجتمع (١٦٠) الكويتية ضمن عناوين أخرى ألقى فيه الأضواء الاسلامية التي تكشف زيف مصطلح القومية العربية الذي عرف وانتشر منذ القرن الماضي على أيدي نصارى وقلة من المسلمين زرعهم الصليبيون في بلادنا الاسلامية ليفرقونا شيما وأحزابا متناحرة.

- ﴿الله.. لا تأخذه سنة ولا نوم﴾
 (سورة البقرة الآية ٢٢٥).

عنوان عبارة عن جزء من آية الكرسي، لكلمة منشورة في (مجلة المجتمع (٧٠) الكويتية تدور حول موضوع الوحدانية، وعن بعض صفات الله.

- ﴿ولله على الناس حج البيت...﴾
 (سورة آل عمران الآية ٩٧).

<sup>(</sup>٦٨) العدد الصادر في ٣ رجب ١٣٩٩ هـ (٢٩ مايو ١٩٧٩م) ص١٩٠.

<sup>(</sup>٦٩) العدد الصادر في ١٧ رجب ١٣٩٩ هـ (١٢ يونيو ١٩٧٩م) ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٧٠) العدد الصادر في ٢ شعبان ١٣٩٩ هـ (٢٦ يونيو ١٩٧٩ م) ص ٤٥٠

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة المجتمع (۱۲۰) الكويتية، عن الحج بمناسبة موسم الحج.

- ﴿ مِن المُومنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ... ﴾ (سورة الأحزاب الآية ٢٣).

عنوان عبارة عن جزء من الآية القرآنية الكرية لموضوع نشر في (مجلة المجتمع (۲۷) الكويتية، حول وفاة المجساه للسلامي أبو الأعلى المودودي يوم ١٣٩٩/١٠/٢٠ هـ وجهاده في سبيل الدعوة الاسلامية.

- ﴿ ... وما تخفي صدورهم أكبر....﴾ (سورة آل عمران الآية ١١٨).

عنوان عبارة عن جزء من الآية القرآنية الكرية لموضوع في (مجلة المجتمع الكويتية، حول سعي الأقباط في مصر، الى هدم الشخصية الاسلامية، والدعوة الى الوثنية، والفرعونية. بينها المسلمون ملتزمون بالقاعدة الشرعية ﴿لا اكراه في الدين﴾ فلم يسيئوا لغيرهم.. وصارت الكنائس أوكارا لتخزين السلاح ومراكز تخطيط للسيطرة القبطية في مصر.

- ﴿... ألا في الفتنة سقطوا...﴾

(سورة التوبة الآية ٤٩).

عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لموضوع في (مجلة

<sup>(</sup>٧١) العدد الصادر في ١٦ ذي الحجة ١٣٩٩ هـ (٦ نوفمبر ١٩٧٩ م) ص١٠.

<sup>(</sup>٧٢) نفس العدد السابق من الجتمع الكويتية.

<sup>(</sup>٧٣) العدد الصادر في ٥ رجب ١٤٠٠ هـ (٢٠ مايو ١٩٨٠م) ص٢٤٠٠

المجتمع (٢٤) الكويتية حول النفاق والمنافقين في الماضي والحاضر، وتنبيه المسلمين لضرورة ادراك هذا الخطر والعمل على احباطه.

- ﴿هذا بلاغ للناس....﴾ (سورة ابراهيم الآية ٥٣). عنوان عبارة عن جزء من آية قرآنية لعمود في (مجلة المجتمع (٥٠)) الكويتية، لشرح معنى الآية الكاملة..

- ﴿ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات...﴾
 (سورة الحج الآية ٢٨).

عنوان عبارة عن جزء من الآية الكريمة لموضوع في (مجلة المسلمون (٧٦١) عن الحج بمناسبة موسم الحج.. وهذه المجلة كانت تصدر في جنيف باللغة العربية..

- ﴿كدأب آل فرعون..﴾ (سورة آل عمران الآية ١١). عنوان عبارة عن جزء من الآية الكريمة، لموضوع في (مجلة المسلمون (۷۷)) تضمن وقائع اغتيال الشهيد حسن البنا عليه رضوان الله، لحظة بلحظة حيث أطلق عليه الرصاص أمام المركز العام لدار الشبان المسلمين في القاهرة في الساعة الثامنة من مساء السبت ١٢ فبراير ١٩٤٩م ووفاته في الساعة الثانية عشرة والنصف بعد منتصف الليل، ولم يعلم أهله بالحادث الا بعد الثامنة صباحا في اليوم التالي، وتشييع جنازته خفية بعد منع المسلمين من الاشتراك فيها بالقوة الطاغية الغاشمة.

<sup>(</sup>٧٤) العدد الصادر في ٢٥ محرم ١٣٩٩هـ (٢٥ ديسمبر ١٩٧٨م) ص٣١٠.

<sup>(</sup>٧٥) العدد الصادر في ٢ ربيع اول ١٣٩٩هـ (٣٠ ينابر ١٩٧٩م) ص٤١٠

<sup>(</sup>۲٦) العدد الصادر في ذي القعدة ١٣٨٢ هـ (ابريل ١٩٦٤ م).

<sup>(</sup>۷۷) العدد الصادر في شوال ۱۳۸۶ هـ (فبراير ۱۹۳۵م).

- ﴿.. ولا جدال في الحج﴾ (سورة البقرة الآية ١٩٧).
- عنوان عبارة عن جزء من الآية الكريمة لموضوع منشور في (جريدة الأهرام (٢٨٠) المصرية، بمناسبة قرب أداء فريضة الحج، وفيه يؤكد كاتبه أنه لا يجوز للحاج أن يدعو لغير الله في البلد الحرام، أو يتعصب لجنس أو وطن أو مذهب. وأن وحدة الأمة الاسلامية هي الهدف الأعظم لفريضة الحج..
- (٣) عناوين استخدم في صياغتها جزء من آية قرآنية مع جزء آخر من أسلوب الكاتب:
  - (\*) (الخمر وأخواتها رجس من عمل الشيطان).

هذا عنوان لموضوع منشور في (مجلة الأزهر (٢١)) دار حول حادث قتل أحد الآباء زوجته وأولاده وهو سكران، وتحدث الكاتب عن الخمر والخدرات مثل الحشيش والأفيون وأخواتها باعتبارها كلها أخوات في الشر والاثم والفساد، فهن يفسدن أحوال الناس وصحتهم وعقولهم.. وطالب بتشديد العقوبات على السكر وتعاطي الخدرات أكثر مما هو موجود حينئذ وواضح أن العنوان قد استخدم فيه الجزء الأول (الخمر وأخواتها) من صياغة الكاتب وبأسلوبه. أما باقي العنوان (رجس من عمل الشيطان) فهو جزء من الآية القرآنية الكرية ﴿يا أيها الذين آمنوا الما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل عمال

<sup>(</sup>٧٨) العدد الصادر في ٢٦ أغسطس ١٩٨٣م ص١٣٠.

<sup>(</sup>٧٩) العدد الصادر في محرم ١٣٨٠ هـ - ١٩٦٠م ص٣٣.

الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون الله في السيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون الله الآبة والسيطان فاجتنبوه الآبة والسيطان فاجتنبوه الآبة والسيطان فاجتنبوه السيطان فاجتنبوه المسلم المسلم

(\*) وهذا عنوان آخر من نفس النوع..

- (وماذا عليهم لو منعوا الاختلاط في الجامعة).. لموضوع منشور في (مجلة المجتمع (١٠٠١) الكويتية، حول الفساد الذي ينتج عن الاختلاط في الجامعة وآثاره السيئة.. والمطالبة بمنعه والقضاء عليه، تطبيقا لشرع الله، ومبادىء الدين الاسلامي الحنيف.. وواضح أن الكاتب قد استخدم في الجزء الأول من العنوان (وماذا عليهم لو آمنوا بالله واليوم الآية القرآنية الكريمة ﴿ وماذا عليهم لو آمنوا بالله واليوم الآخر وأنفقوا بما رزقهم الله وكان الله بهم عليا﴾ (سورة النساء الآيسة ٣٩).. وكسان باقي العنوان (.. منعوا الاختلاط في الجامعة) من أسلوب الكاتب وصياغته. وقد جاء العنوان في صياغة بارعة ويناسب الموضوع تماما وينطبق على ما فيه تماما ويعبر عن المطلوب بصدق، دون خروج عن محتوى الموضوع.

(\*) وهذا أيضا غوذج آخر من نفس النوع..

- (كارتر يقول في البيت الأبيض: وان جنحوا للسلم فاجنح لها...)

وهذا العنوان لموضوع منشور في (مجلة المجتمع (۱۸۱۰) الكويتية. حيث ذكر الكاتب أن كارتر قد استشهد بتلك الآية في الاحتفال الذي شهده البيت الأبيض عند توقيع

<sup>(</sup>٨٠) العدد الصادر في ٦ جمادى الأولى ١٣٩٩ هـ (٣ ابربل ١٩٧٩م) ص١٨٠.

<sup>(</sup>٨١) العدد الصادر في ٢٤ رجب ١٣٩٩ هـ (١٩ يوبيو ١٩٧٩م) ص٢٠٠.

الاتفاقية بين مصر واليهود وتساءل الكاتب: هل كان كارتر يفهم معنى الآية كها وردت في القرآن الكريم أم أنه نطقها كها ينطقها هؤلاء المسلمون دون وعي أو ادراك صحيح لمحتواها.. وقال الكاتب ان الآية كها جاءت في سورة الأنفال سبقتها آيات (٥٥ – ٦١) تناقش موقف المسلمين من الكفار وتؤكد دعوة المسلمين للجنوح الى السلم في حالة جنوح العدو له في ظل جو من الاعداد والقوة من جانب المسلمين.. وبالنسبة لنص العنوان فان الكاتب قد استخدم في شقه الأول عبارة (كارتر يقول في البيت الأبيض) وهي من صياغته.. أما الشق الثاني أو باقي العنوان فهو (وان جنحوا للسلم فاجنح لها) عبارة عن باقي العنوان فهو (وان جنحوا للسلم فاجنح لها) عبارة عن طا وتوكل على الله انه هو السميع العليم (سورة الأنفال الآية ٦١).. والعنوان كها رأينا مناسب لمحتوى الموضوع الذي قدمنا خلاصته فها سبق.

· (\*) وغوذج آخر لعنوان من نفس النوع..

- (الحركات الله الله الله الله الله و « شجرة الزقوم »).. وهو عنوان لموضوع منشور في (مجلسسة المجتمع (۱۸۳) الكويتية. يدور حول دور اليهود والنصارى في تدعيم وخلق الحركات اللااسلامية لتحطيم العالم العربي. وكشف فيه دور تلك الحركات غير الاسلامية العميل المشبوه.. ونرى في هذا العنوان ان الكاتب قد صاغ الشق الأول منه (الحركات اللااسلامية في الوطن العربي) من

<sup>(</sup>۸۲) العدد الصادر في ۱۹ رجب ۱٤٠٠ هـ (٣ يونيو ١٩٨٠م) ص١٦٠٠

أسلوبه الخاص.. ثم كان الشق الثاني من العنوان وهو «شجرة الزقوم» عبارة عن جزء من آية قرآنية كريمة هي ﴿أذلك خير نزلا أم شجرة الزقوم. انا جعلناها فتنة للظالمين، انها شجرة تخرج في أصل الجحيم. طلعها كأنه رؤوس الشياطين﴾ (سورة الصافات الآيات ٦١ – ٦٥). وواضح أن العنوان بذلك يكون قد استمد معناه من تلك الشجرة التي هي فتنة للظالمين والتي تخرج من الجحيم وغرها مثل رؤوس الشياطين..

(\*) وغوذج آخر لعنوان من نفس النوع..

- (من هم الذين اذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا انما نحن مصلحون؟).

وهو عنوان منشور في (مجلة المجتمع الكويتية لموضوع حول النفاق والمنافقين في الماضي والحاضر، وتنبيه المسلمين لادراك هـذا الخطر والعمـل عـلى احبـاطـه.. وواضح ان هذا العنوان قد صاغه الكاتب باستخدام شقه الأول من أسلوبه الشخصي (من هم الذين..) أما الشق الآخر فهو عبارة عن الآية القرآنية ﴿واذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا انما نحن مصلحون (سورة البقرة الآية ۱۱) وحتى تستقيم عبارة العنوان حذف حرف (الواو) الذي نراه في بداية الآية القرآنية.. وواضح أيضا أن هذا العنوان استفهامي، وهو يجذب القارىء للبحث عن الاجابة في الموضوع.

<sup>(</sup>٨٣) العدد الصادر في ٢٥ محرم ١٣٩٩ هـ (٢٥ ديسمبر ١٩٧٨م) ص٣١٠.

(★) وهذا نموذج لعنوان آخر من نفس النوع..
 - (لماذا لا يحكم بما أنزل الله؟).
 ﴿ أليس الله بأحكم الحاكمين؟﴾ (سورة التين الآية ٨).

وقد استخدم الكاتب السطر الأول عبارة من صياغته، وان كانت أيضا استمدت معناها من القرآن الكريم.. أما السطر الثاني المكمل للعنوان فهو عبارة عن آية قرآنية.. وهذا العنوان لموضوع نشر في (مجلة المجتمع (۱۸۹) الكويتية يتحدث حول تحديد موقف الحاكمين بغير ما أنزل الله، والمتحكمين الى غير ما أنزل الله.

(٤) عناوين تم استقاء فكرتها من آية قرآنية وتم صياغتها بأسلوب الكاتب:

وهذا هو الصنف الرابع من العناوين الصحفية الجيدة، التي نشرت في بعض الصحف والجلات لموضوعات في مجالات شتى، وهذا الصنف يعتمد على أخذ فكرته من آية قرآنية مناسبة للموضوع وما يتناوله، وبدلا من جعل نص الآية القرآنية عنوانا، صاغها بأسلوبه وعدل في ألفاظها لتؤدي الهدف المطلوب وفيا يلي بعض غاذج لتلك العناوين.

(\*) (يا أسفا على أبي حسان).. عنوان لكلمة منشورة في (مجلة المسلمون (۱۵۰ في رثاء الداعية الاسلامي السوري المعروف مصطفى السباعي عناسبة وفاته. والعنوان كما نرى من صياغة الكاتب وبأسلوبه الخاص لكنه واضح أنه استقى

<sup>(</sup>٨٤) العدد الصادر في ١٣ جادى الأولى ١٣٩٨ هـ (٣٠ مايو ١٩٧٨م) ص٢٨.

<sup>(</sup>٨٥) العدد الصادر في رجب ١٣٨٤ هـ (نوفمبر ١٩٦٤م).

فكرته من الآية القرآنية التي أجراها الله سبحانه وتعالى على لسان يعقوب عليه السلام ﴿وتولى عنهم وقال يا أسفي على يوسف وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم ﴾ (سورة يوسف الآية ﴿يا أسفي على يوسف الآية ﴿يا أبي حسان) بدلا من (يوسف) وهي على يوسف لعنوان مناسب للهادة التي يتناولها..

(\*) وهذا عنوان مماثل للعنوان السابق، وفي موقف مشابه تماما، وان كان الكاتب قد استمد فكرته من آية قرآنية أخرى.. العنوان يقول (واحسرتا على عزيز) وهو لكلمة رثاء منشورة في (مجلة الرسالة (٢٠٠١) المصرية ينعي فيها الكاتب وفاة عزيز فهمي.. وتلك الآية القرآنية التي استقى منها هذا العنوان هي قوله تعالى: ﴿أَن تقول نفس يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله وان كنت لن الساخرين (سورة الزمر الآية ٥٦) فقد أخذ جزء الآية الساخرين على) وقلب الياء الى واو وعدل من الصياغة لتنقق مع كلمته الرثائية.

(\*) وغوذج آخر لعنوان من نفس النوع.. العنوان يقول:

- (الجمل اليهودي وسم الخياط) وهو عنوان لموضوع منشور، في (مجلة الرسالة (۱۸۷) المصرية. وهذا العنوان مشتق من الآية القرآنية الكريمة ﴿ان الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب الساء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط وكذلك نجزي المجرمين (سورة

<sup>(</sup>٨٦) العدد الصادر في ١٨ شعبان ١٨٧١ هـ (١٢ مايو ١٩٥٢م) ص١٠٠٠

<sup>(</sup>۸۷) العدد الصادر في ١٥ جادى الأولى ١٣٧١ هـ (١١ فبراير ١٩٥٢م) ص١٥٧٠.

الأعراف الآية ٤٠) والعنوان الذي اشتق من جزء الآية ﴿ الجَمل في سم الخياط ﴾ هو لموضوع يدور حول مذابح اليهود في فلسطين، ومصادرة أملاك العرب هناك لكي يحملوهم على ترك ديارهم .. الى جانب ارهابهم خارج اسرائيل عن طريق جواسيسهم الذين يتآمرون على سلامة الدول العربية . وأهاب الموضوع بالضمير الانساني أن يثور على اليهودية العالمية وعلى طغيانها في هذا العصر، ليخلصوا العالم من شرها .

- (\*) وهذا غوذج آخر لعنوان من نفس النوع. العنوان هو (عبرة.. ولكن لمن يعتبر) وهو منشور في (مجلة المجتمع (۱۹۸۰) الكويتية، وقد اشتقه الكاتب من جزء من آية قرآنية (فاعتبروا يا أولي الأبصار) (سورة الحشر الآية ٢).
- (\*) عنوان آخر من نفس النوع.. يقول العنوان بالنص.. (الصحوة الاسلامية: هل تؤتي أكلها في المستقبل القريب؟) وهـــذا العنوان لموضوع منشور في (مجلـــة المجتمـــع الكويتية، وقد استقى الكاتب فكرة هذا العنوان من جزء من آية قرآنية كرية هي قوله تعالى: ﴿تؤتي أكلها كل حين باذن ربها...﴾ (سورة ابراهيم الآية ٢٥) والعبارة التي أخذها ضمن العنوان هي (تؤتي أكلها)..
- (\*) وهذا غوذج لعنوان من نفس النوع أيضا.. (حب المال شهوة من الشهوات المتأصلة في نفس كل انسان)... وهذا العنوان ضمن عناوين أخرى لموضوع في

<sup>(</sup>۸۸) العدد الصادر في ٦ جادى الأولى ١٣٩٩ هـ (٣ ابريل ١٩٧٩م) ص٣٤.

<sup>(</sup>٨٩) العدد الصادر في ٥ محرم ١٣٩٩هـ (٥ ديسمبر ١٩٧٨م) ص٢١.

(مجلة المجتمع (۱۰۰) الكويتية حول المال واستمثاره المشروع، والتنظيم الاقتصادي والمالي في الاسلام، ومن أبرز مبادئه مبدأ الكسب الحلال الطيب الخالي من الربا ومن كل محظورات شرعية. وهذا العنوان استمده الكاتب من معنى الآية القرآنية الكرية ﴿ زِين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب﴾ (سورة آل عمران الآية ١٤).

(\*) وهذا نموذج أخير لعنوان من نفس النوع والعنوان هو..

(يا حكام المسلمين انصروا الله ينصر كم) وهو لموضوع منشور في (مجلة المجتمع (۱۱۰۰)) الكويتية، وفكرته مستمدة من الآية القرآنية الكريمة (بيا أيها الذين آمنوا ان تنصروا الله ينصر كم ويثبت أقدامكم (سورة محمد الآية ۷) ففي الآية يقول تعالى (بيا أيها الذين آمنوا) والكاتب يقول (يا حكام المسلمين) وجزء الآية الآخر (ان تنصروا الله ينصر كم)..

\* \* \*

خلص مما سبق في هذا الفصل، الى تأكيد أن الكاتب الصحفي البارع، يستطيع بكل سهولة ويسر، أن يجد لمادته الصحفية البناءة، عناوين شيقة تجذب القارىء وتشجعه على القراءة، هذه العناوين يستمدها من كتاب الله العزيز، لو عاش في صحبته الطيبة المباركة، وتفيأ ظلاله الوارفة.. فقد رأينا الالهام الساوي لرسول الله المالية المالية

<sup>(</sup>٩٠) العدد الصادر في ٩ ربيع الأول ١٣٩٩هـ (٦ فبراير ١٩٧٩م) ص٢٢٠

<sup>(</sup>٩١) العدد الصادر في ١٢ شوال ١٣٩٨ هـ (١٠ سبتمبر ١٩٧٨م).

اختيار أساء السور (أو عناوينها ان صح التعبير) والتي تعبر بدقة وتنطبق تمام الانطباق على مضمون سورها .. وقدمنا أيضا العشرات من الآيات القرآنية أو أجزاء الآيات التي يمكن الاستفادة منها في عناوين تكون أكثر من ممتازة لمادة صحفية متنوعة في شتى الجالات. وتأكيدا لصحة ذلك قدمنا العديد من غاذج العناوين التي نشرت بالفعل في صحف ومجلات.. وكان بعض تلك العناوين عبارة عن نصوص لآيات قرآنية كاملة ... وبعضها الآخر عبارة عن أجزاء من آيات قرآنية .. وبعضها كانت تجمع في صياغتها ببراعة بين نصوص من آيات قرآنية أو أجزاء منها وبين صياغة من أسلوب الكاتب الشخصي .. ونوع رابع من العناوين وجدناها قد استمدت أفكارها من معنى آيات قرآنية أو أجزائها مع صياغة فنية رائعة بأسلوب الكاتب.. وكل تلك العناوين كانت بارعة شيقة جذابة تؤدي الغرض منها من أقصر طريق.. فكل آية في كتاب الله، يمكن أن يستمد منها الصحفى فكرة تدعمه وتعينه على أداء رسالته السامية اذا كان رجلا ملتزما بهدي السهاء، وشريعة الاسلام السمحة .. حتى (فن الكاريكاتور) نجد له معالم قرآنية عديدة مبثوثة في كتاب الله تعالى.. وهذا ما سنتناوله ان شاء الله في الفصل التالي.

\* \* \* \*

## الفصّل الشّامِن

# الكاريكاتور البتناء CONSTRUCTIVE CARICATURE

الكاريكاتور كلمة معربة عن أصل ايطالي، تطلق على صورة مرسومة لشخص، أو مجموعة أشخاص، أو لمشهد من المشاهد، أو مثالب ونقائص، وأخلاق وعادات وتقاليد مرذولة، وغيرها من الأعراض السيئة، التي تشيع في مجتمع من المجتمعات. وهذه الصورة الكاريكاتورية مرسومة بطريقة تقوم على أساس عنصر التجسيم للعيوب والنقائص، ومسخ الصورة التستثير السخرية، والتندر، والتهكم، والاستهزاء والاستهانة والتحقير، بل والاضحاك أيضاً(۱).

والدافع الأساسي لذلك قد يكون هجوما موجها للأعداء، للنيل منهم وتحطيم معنوياتهم، أو للنقد والاصلاح الاجتاعي، حيث يعتبر ذلك أقوى سلاح اجتاعي، تحافظ به الجاعة على كيانها، ومقوماتها الختلفة، وذلك عندما يسلط سلاح الكاريكاتور على الخارجين على هذا الكيان، أو هذه المقومات الختلفة. وهذا وان كان في ظاهره يعالج أمرا شخصيا، فاغا القصد الحقيقي منه جعل هذا الفرد أو الأمر الشخصي غوذجا لظاهرة عامة، أو شائعة في الجتمع، بهدف القضاء عليها، ومن أمثلة ذلك تصوير شخصيات: البخيل، أو المتكبر، أو المنافق. فان الصورة الكاريكاتورية وان كانت قد تقمصت ظاهرة شخصية معينة، الا أن الشخصية ليست الهدف، واغا الهدف هو النعى على البخل، أو

<sup>(</sup>١) أحمد عطية الله - دائرة المعارف الحدينة (القاهرة ١٩٥٢م) ص٥٢٦ وكدلك المدحل في في التحرير الصحفي (عبد اللطيف حمزة) مصدر سابي ص١٣٧٠.

التكبر، أو النفاق، باعتباره سلوكا بارزا في مجتمع ما(٢).

والقرآن الكريم يحتوي على كثير من المعالم القرآنية في مجال الكاريكاتور.. وقد ينظر البعض الى ذلك على أنه لا يتفق مع جلال القرآن الكريم وهو كلام الله سبحانه وتعالى.. ولكن هؤلاء البعض يغفلون حقيقة هامة، وهي أن من أهداف القرآن الكريم واعتباراته، أنه يعتبر الناطق بلسان المسلمين، والمدافع عنهم، والمهاجم لأعدائهم.. ومن هنا فليس هناك اختلاف بين عداء القرآن الكريم، وعداء المسلمين لأعداء العقيدة الاسلامية، لأن القرآن الكريم يعتبر ممثلا للمسلمين فيا يتعلق بالاسلام بوصفه عقيدة وشريعة .. والقرآن الكريم وهو يسوق بعض الصور الكاريكاتورية والساخرة، اغا يحشد سلاحا هاما من أسلحته وطاقاته ليعزز مركز المسلمين ويقوي من عزيمتهم في صراعهم الرهيب مع الأعداء، ويدفعهم الى النصر، وفي الوقت نفسه يحطم مركز أعداء الاسلام ويدفع بهم الى الهزيمة، أو الشعور بها، أو توقعها.. ومعروف أن أعداء الاسلام قد اتخذوا من السخرية سلاحا نفسيا رهيبا ليحطموا به عزم المسلمين، ويزعزعوا من ثقتهم في أنفسهم وكيانهم وعقيدتهم. ولكن القرآن الكريم يتصدى لهم بسخرية أبلغ وقعا، وأشد تحطيما، وأنفذ سهما<sup>(٣)</sup>.

فالسخرية التي تظهر بوضوح في الرسوم الكاريكاتورية، تؤدي دورين هامين لصالح الساخر وحزبه، أحدها تقوية الروح المعنوية في صفهم، من حيث أنها تنبع من الشعور بالتفوق، والانتصار، وتعيد الثقة الى النفوس. والآخر هو أن السخرية تضعف الروح المعنوية في الذين

 <sup>(</sup>۲) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم خفي) مصدر سابق ص١٥٥
 و١١ و١٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق ص١١ و١٠.

توجه اليهم، وذلك لأن السخرية تعمد الى قوة التصوير، وابراز نقائص المتهكم بهم وعيوبهم، وتجسيم هذه العيوب بصورة واضحة. وهذا يجعل الساخرين يشعرون بالتفوق والانتصار، وأنهم أرفع من المتهكم بهم وأقوى. ويجعلهم يحتقرون أعداءهم ويزدرونهم، ولا يعقل صدور الاحتقار والازدراء الا من الأقوى والأعز، بدليل أن القوي قد يكون له خصم مكافيء، فلا يستطيع أن يسخر منه، وحتى مجرد تفوقه أو انتصاره عليه، لا يتيح له السخرية منه، اذا كان يشعر أنه ما زال ويا، وما زال يستطيع الصمود والمقاومة. واغا تتاح له السخرية منه اذا شعر بأن شوكته تحطمت، وأنه لم يعد الخصم القوي الذي يشغل نفسه، ويثير اهتامه (1).

وقبل أن نقدم بعض المعالم القرآنية. في مجال الكاريكاتور الساخر التهكمي. يهمنا أن نقرر حقيقة هامة، نؤمن بها أشد الايان، وهي أن السخرية والاستهزاء والاستهانة والتحقير والتنبيه على العيوب والنقائص الى آخر ما يعبر عنه بالرسم الكاريكاتوري محرم أن شرعا لا شك في ذلك. ولكن هذا التحريم يقتصر فقط على ما بين المؤمنين وبعضهم البعض، وفي المجتمع الفاضل الذي يقيمه الاسلام بهدى القرآن الكريم، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيرا منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكونوا خيرا منهم ولا تنابزوا بالألقاب بئس الاسم يكن خيرا منهن ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب بئس الاسم الفسوق بعد الايان ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون﴾.

(سورة الحجرات آية ١١)

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق ص ٢٠ و ٢١ و ٢٤.

<sup>(</sup>۵) أبو حامد عمد بن محمد الغزالي - احباء علوم الدين - (دمشق بدون تاريخ) جـ٣ ص١١٣ و ١١٤.

فالله سيحانه وتعالى نادانا بوصف الايمان لينهانا عن السخرية وغيرها، ليشعرنا بأن ما يدعونا اليه من ارشاد هو مقتضى الايمان الصحيح، فإن الجتمع الفاضل الذي يقيمه الاسلام بهدى القرآن مجتمع له أدب رفيع، ولكل فرد فيه كرامته التي لا تمس، وهي من كرامة المجموع. فلا تهزأ جماعة مجهاعة، ولا يسخر أحد من أحد. فقد يكون المسخور منه خيرا عند الله من الساخر. ولا يسخر نساء من نساء فعسى أن تكون المحتقر منها خيرا عند الله وأفضل من الساخرة. وفوق ذلك يستجيش القرآن عاطفة الاخوة الايمانية ويذكر الذين آمنوا بأنهم نفس واحدة، وكأن من لمز غيره وعابه فكأنما لمز نفسه، كذلك فمن حق المؤمن على المؤمن ألا يناديه بلقب يكرهه ويزري به، ومن أدب المؤمن ألا يؤذي أخاه بمثل هذا. وقد بدأ الله تعالى بالأهم حيث نهانا عن السخرية التي هي داء له دواع كثيرة، منها حب التظرف، والرغبة في جلب السرور على الحاضرين. ومنها الحسد الكامن والداء الباطن. ثم ثنى باللمز لما فيه من الخفاء والاشارة، وصاحبه قد يستخف به، ثم ختم هذه الارشادات بالتنابز بالألقاب لأنه أخفها، فقد يكون اللقب المكروه مما يتسامح فيه صاحبه اذا شاع وذاع<sup>(١)</sup>.

وواضح اذن أن السخرية، واللمز، والتنابز بالألقاب - وكلها بما يكن التعبير عنه بالرسم الكاريكاتوري - قد قررت الآية القرآنية نهي الله تعالى للمؤمنين عن اتيان ذلك، وبالتالي يكون التعبير عنه بالرسم الكاريكاتوري منهي عنه أيضا ومحرم، ولكن ذلك النهي والتحريم؛ يقتصر فقط - كها سبق ذكره - على ما بين المؤمنين وبعضهم البعض، وفي المجتمع الفاضل الذي يقيمه الاسلام مهدى القرآن، ومعنى ذلك أن النهي ليس مطلقا، حيث أن سخرية القرآن الكريم لم تستهدف أعداء

 <sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٣٣٤٤ وكذلك التفسير الواضح مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٢٣٥٠.

الاسلام من غير المسلمين فقط، واغا استهدفت كذلك كل مصدر يمكن أن يسيء الى مبادىء الاسلام، ولو كان المصدر نابعا من صفوف المسلمين أنفسهم، في صورة عادات، وتقاليد، أو خلق لا تقره مبادىء الدين الحنيف. فكل هذه الأشياء يراها الاسلام ظلمات تكتنف حياة الناس، وعوائق في طريقهم الى الخير. فهو يريد أن يبدلها نورا، ويهد لهم هذا الطريق من أجل الاصلاح العام، والهداية الشاملة للبشرية كلها(٧).

والقرآن الكريم، وهو في سبيل الوصول الى هذا الاصلاح، وتلك الهداية، يستخدم التصوير، وهو الأداة المفضلة في أسلوبه - كما يقول الشهيد سيد قطب (^) عليه رحمة الله - فالقرآن الكريم يعبر بالصورة الحسة المتخيلة، عن المعنى الذهني، والحالة النفسية، وعن الحادث الحسوس، والمشهد المنظور، وعن النموذج الانساني، والطبيعة البشرية، ثم يرتقي بالصورة التي يرسمها فيمنحها الحياة الشخاصة، أو الحركة المتجددة، فاذا المعنى الذهني هيئة أو حركة، واذا الحالة النفسية لوحة أو مشهد، واذا النموذج الانساني شاخص حي، واذا الطبيعة البشرية مجسمة مرئية. . . . فاذا ما ذكرنا أن الأداة التي تصور المعنى الذهني، والحالة النفسية، وتشخيص النموذج الانساني أو الحادث المروي، انما هي ألفاظ جامدة، لا ألوان تصور، ولا شخوص تعبر، أدركنا بعض أسرار الاعجاز القرآني.

والآن نأخذ في تقديم بعض المعالم القرآنية في مجال الكاريكاتور، وهي كما قلنا كثيرة، وقد شملت كل الجالات، سواء بالنسبة لأعداء الاسلام والمسلمين، أو بالنسبة لحاربة العادات والتقاليد البالية التي

<sup>(</sup>٧) أسلوب السخرية في القرآن (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٢٧ - ٢٨٠

<sup>(</sup>٨) التصوير الفنى في القرآن، مصدر سابق، ص٣٤٠.

كانت تسود في الجتمع الجاهلي، أو العيوب التي كانت تبرز في الجبهة ' الداخلية للمسلمين.. الخ.

وبالنسبة لأعداء الاسلام والمسلمين، فقد كان أشد ما يقض مضاجعهم، ويثير ثائرتهم، أن القرآن الكريم، وخاصة في الآيات والسور التي نزلت في مكة المكرمة، كانت تبرز فيها عناصر السخرية والاستهانة بهم، والاستهزاء بزعائهم وعقيدتهم الفاسدة المنحرفة. فكان يجن جنون المشركين حين يقسون على المسلمين، حتى يخيل اليهم أنهم بلغوا منهم ما يريدون أو كادوا، فاذا هم يجدون هؤلاء الضعفاء القلة، يقولون كلاما لا يدل على ضعف، واغا يفيض بالعزة والأمل المستحكم في النصر والغلبة، بل يسخرون من الأعداء، ويبلغون منهم في هذه السخرية مبلغا عظيا. فالساخر بطبيعته لا يكون هو الضعيف، بل لا بد أن يكون هو الأقوى والأعز، ويملك زمام الموقف، ويثق بالنصر (1).

والقرآن الكريم حين يتجه في سخريته وتهكمه وازدرائه، نحو أفراد بعينهم من أشد أعداء الاسلام والمسلمين، لم يكن يعاديهم لمجرد العداء، والما لكي يقي الاسلام شرهم، ويدعوهم وغيرهم الى الهدى والرشاد، وكان القرآن ينال منهم نيلا عظيا.

\* \* \*

### أبو لهب وزوجه:

ومما يدل على ما للقرآن وسخريته التصويرية، من أثر في نفوس أعداء الاسلام والمسلمين، قصة (أم جميل) أخت أبي سفيان، وزوج أبي لهب وهو (عبد العزى بن عبد المطلب)، عم النبي عَيْشَةً. وكان كل منها شديد العداوة للرسول عَيْشَةً، ومن ألد أعداء الاسلام وأكثرهم خطورة.. وقد نزل فيها قوله تعالى: ﴿تبت يدا أبى لهب وتب \* ما أغنى عنه

<sup>(</sup>٩) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص٥٥٠.

فيا كان أحوج الاسلام الى من ينحي من طريقه هذه العقبات الصلبة التي تصد الناس عنه. وقد تكفل القرآن الكريم بهذه المهمة، فعمد الى الطاغية الكبير عبد العزى، ووصمه بكنية بشعة، أصبحت مقترنة به في ذهن كل من يذكره أو يراه. وأصبحوا يبتسمون فيا بينهم وبين أنفسهم، وفيا بينهم وبين بعضهم بعضا، لأنهم لا يرون أمامهم طاغية، ولا جبارا، وانما شخصا يحمل اسما طريفا لم يسمعوا بمثله. هذا الاسم يكسوه لهبا ونارا.. وأما زوج أبي لهب، فاننا يمكن أن نتصور مبلغ سخرية القرآن من امرأة في ذروة المجد والشرف، ثم هي أنثى ككل امرأة يعنيها قبل كل شيء صورتها، ومظهرها في نفوس الناس، وقلوبهم، واذا هي تجد من يحو عزها وشرفها، ويقبح صورتها، ويرسم لها صورة (كاريكاتورية) ساخرة، حتى يجعلها مجرد حمالة للحطب، بل أكثر من ذلك يرسم لها صورة مضحكة، وهو منظر امرأة مربوطة بحبل من ليف في عنقها، كها تربط أي دابة.. وأي أنثى، وخاصة اذا كانت في منزلة أم جيل، تتمنى أن يطوبها الثرى قبل أن يتمثلها الناس في

<sup>(</sup>١٠) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ٣٠ ص ٦١٨ وكذلك أسلوب السخرية في الفرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٤ وص ١٢٧ - ١٢٨٠

هذه الصورة الكاريكاتورية الساخرة. وفي رسم منظرها بالحبل في جيدها، قد يكون اشارة الى أنها لا تعدو في تفكيرها وسلوكها نحو الدين، أن تكون دابة كأي دابة تقاد بحبل من جيدها، فليس تفكيرها هو الذي يقودها، وانما هي مشدودة الى عادات وتقاليد جاهلة، ومقودة أيضا بهذه العادات، وذلك كها وصف القرآن غيرها من المشركين بأنهم كالانعام بل هم أضل سبيلا(۱۱).

\* \* \*

#### الوليد بن المغيرة:

صورة (كاريكاتورية) ساخرة أخرى، يرسمها القرآن الكريم لعدو آخر من ألد أعداء الاسلام والمسلمين، بلغ من السيادة والمجد في قومه مرتبة لم يبلغها زعيم آخر حيئنذ، وهو (الوليد بن المغيرة المخزومي) الذي استخدم كل ما يمك من السيادة والمجد، والقوة والسلطان، والذكاء وبسط النفوذ، في حربسه لسلاسلام والمسلمين.. هسده الصورة (الكاريكاتورية) الساخرة تتمثل في كلمات قليلة وعبارة موجزة معبرة في قوله تعالى: ﴿سنسمه على الخرطوم﴾ (سورة القلم آية ١٦) فهذا الشخص الذي يملأ قلوب أتباعه اعجابا واكبارا، تمسخ سخرية القرآن الكريم مظهره، وتضع مكانه صورة (كاريكاتورية) ساخرة، نرى فيها الوليد ابن المغيرة، وقد شوه منه أبرز موضع في أكرم عضو من الانسان، فهو أشبه مظهره، وتثير الضحك والسخرية منه.. ومن معاني الخرطوم أنف مظهره، وتثير الضحك والسخرية منه.. ومن معاني الخرطوم أنف الخزير البري.. ولعله هو المقصود هنا، كناية عن أنفه.. (والأنف في الخة العرب يكني به عن العزة فيقال: أنف أشم للعزيز.. وأنف في

<sup>(</sup>١١) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٥ و ص ١٢٨ - ١٢٩.

الرغام للذليل أي في التراب. ويقال ورم أنفه، وحمى أنفه اذا غضب معتزا. ومنه الأنفة..). والتهديد بوسمه على الخرطوم يحوي نوعين من الاذلال والتحقير: الأول كها يوسم العبد. والثاني جعل أنفه خرطوما كخرطوم الخنزير.. وما من شك أن وقع هذه الآية القرآنية على نفس الوليد كان قاصا، فهو من أمة تعد هجاء شاعر - ولو بالباطل - مذمة يتوقاها الكريم، فكيف بدمغه بالحق من خالق الساوات والأرض، بهذا الأسلوب الذي لا يباري.. فهذا رسم (كاريكاتوري) ساخر عبر عنه القرآن الكريم في كلهات قليلة، يمثل الوليد من منظر مضحك مزري. ويكننا أن نتخيل الفارق بين نظرة الاكبار والاجلال التي ينظر بها أتباعه اليه، وبين نظرة الضحك والسخرية التي ينظرون بها الى صورته هذه، التي رسمتها سخرية القرآن الكريم.

\* \* \*

#### صور قادة الشرك:

كذلك هناك صور كثيرة أخرى للقادة الذين تزعموا حملة الشرك، وحرب الاسلام، الذين يرى فيهم أتباعهم غاذج للعزة والقوة والتسلط. ولكن القرآن الكريم يرسم صورة هؤلاء القادة في منظر مهين ذليل.. ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿خذوه فاعتلوه الى سواء الجحيم \* ثم صبوا فوق رأسه من عذاب الحميم \* ذق انك أنت العزيز الكريم \* ان هذا ما كنتم به تمترون ﴾ (سورة الدخان الآيات ٤٧ - ٥٠) وتبدو روعة الصورة في الموازنة بين مجد هذا الزعيم وجبروته في الدنيا، وبين حاله الذليلة المهينة عند الله، حيث يقال للزبانية: خذوا هذا الفاجر اللئيم فسوقوه وجروه من تلابيبه بعنف وشدة الى وسط الجحيم، ثم صبوا فوق رأسه

<sup>(</sup>١٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٩ ص ٣٦٦٤ وكذلك أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) ص ١٣٩ و ص ١٣١٠.

عذاب ذلك الحميم الذي تناهي حره، ويقال له على سبيل الاستهزاء والاهانة ذق هذا العذاب، فانك أنت المعزز المكرم (١٣).

ونعلم أن القرآن الكريم يهدف الى الهداية، وتوضيح الطريق المستقيم، وانطلاقا من ذلك نلاحظ أن صوره (الكاريكاتورية) الساخرة، ليست مقصودة لذاتها وانما تشير دامًا من طرف خفي أو واضح، الى الهدف الأساسي الذي يستهدفه القرآن الكريم.. فهذه صورة توضح الهدف من رسمها، نرى فيها أعداء الله وهم في أقسى حالات العذاب والمهانة، فالوجه أكرم ما في الانسان، ومع ذلك نرى وجوه المشركين في هذه الصورة تعذب بطريقة عجيبة، حيث تقلب في النار، كما يقلب اللحم أثناء شوائه على النار، وهي الوجوه التي كان يراها الناس في الحياة عزيزة قوية، متمنعة حتى على وعيد ربها. والتعليق على الصورة (الكاريكاتورية) الساخرة، يوضح الهدف منها، حيث أنهم عصوا الله والرسول من ناحية، وتأثروا بقادة الشرك من ناحية ثانية. والقرآن الكريم يبين لهم نتيجة هذين الأمرين في هذه الصورة البشعة، التي تقلب فيها وجوههم في النار، ومع الصورة دعوة الى الطريق القويم، وهو طاعة الرسول وعدم الانسياق الأعمى وراء أحد، ولا يسوق القرآن الكريم هذه الدعوة منفصلة عن الصورة، وانما يجعلها جزءا منها، بل ويجعلها منطوقة بلسانهم وهم يقاسون هذا العذاب ﴿يوم تقلب وجوههم في النار يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا \* وقالوا ربنا انا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلونا السبيلا \* ربنا آتهم ضعفين من العذاب والعنهم لعنا كبيرا﴾ (سورة الأحزاب الآيات ٦٦ − ٦٨).. وفي هذا التوضيح الذي تضمنه التعليق على الصورة، توجيه لكل ذي فكر أن يحدد سبيله، ويفكر في مهمة هذا الرسول الذي بعثه ربه اليه،

<sup>(</sup>١٣) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢٥ ص ١٧٧ وكذلك أسلوب السخربة في القرآن الكريم (عبد الكريم حفني) مصدر سابق ص ١٠٩٠.

ويفكر في وضعه مع هؤلاء السادة الذين يقودونه، وينساق وراءهم في غير تفكير، فيعتذر حين لا ينفعه الاعتذار، ولا يملك الا أن يسخط على هؤلاء السادة داعيا عليهم، لاعنا اياهم (١٤٠).

\* \* \*

### العادات والتقاليد:

ومن أهم ما يميز المجتمعات سيطرة العادات والتقاليد عليها، وقد اصطدم الاسلام أول أمره بمجتمع تسيره العادات والتقاليد، وتتحكم في كل شئونه، حتى في نفسيات أفراده، وبخضوعهم وانقيادهم الكامل لكل ما هو موروث عن الآباء والأجداد (١٥٠).

وكان من أبرز أهداف القرآن الكريم، تغيير تلك الأوضاع الاجتاعية البالية، وقد تحاشى القرآن الكريم في هذا الصدد النهي الجرد بالأسلوب العادي، ولجأ الى أسلوب السخرية والتصوير المثير، لأنه أبلغ وسيلة في معالجة العادات والتقاليد الفاسدة.. فكانت سخرية القرآن الكريم اللاذعة من تلك العادات ومحاكاة الآباء دون وعي أو ادراك، ورفض الاستجابة للدين الجديد جملة وتفصيلا، ومن ذلك قوله أباءنا أو لو كان أباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون \* ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع الا دعاء ونداء مم بكم عمي فهم كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع الا دعاء ونداء مم بكم عمي فهم بتلقي أي شيء في أمر العقيدة من غير الله، ويندد بالتقليد في بتلقي أي شيء في أمر العقيدة من غير الله، ويندد بالتقليد في السارحة التي لا تفقه ما يقال لها – بل اذا صاح بها راعيها سمعت السارحة التي لا تفقه ما يقال لها – بل اذا صاح بها راعيها سمعت

<sup>(</sup>١٤) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص١١٢٠.

<sup>(</sup>١٥) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٥ - ٥٦٠

مجرد صوت لا تفقه ماذا يعني. بل هم أضل من هذه البهيمة ، فالبهيمة ترى وتسمع وتصيح ، وهم صم بكم عمي ، ولو كانت لهم آذان وألسنة وعيون ، ما داموا لا ينتفعون بها ولا يهتدون ، وهذه منتهى الزراية بمن يعطل تفكيره ، ويغلق منافذ المعرفة والهداية ، ويتلقي في أمر العقيدة والشريعة ، من غير الجهة التي ينبغي أن يتلقى منها أمر العقيدة والشريعة .

صورة (كاريكاتورية) أخرى، يرسمها القرآن الكريم في اطار حملته على العادات والتقاليد البالية، واتباع الآباء والأجداد دون وعي أو تفكير.. يقول تعالى: ﴿أذلك خير نزلا أم شجرة الزقوم \* انا جعلناها فتنة للظالمين \* انها شجرة تخرج في أصل الجحيم \* طلعها كأنه رؤوس الشياطين \* فانهم لآكلون منها فالثون منها البطون \* ثم ان لهم عليها لشوبا من حميم \* ثم إن مرجعهم لإلى الجحيم \* انهم ألفوا آباءهم ضالين \* فهم على آثارهم يهرعون ﴾ (سورة الصافات الآيات ٢٦ - ٧٠) فان شجرة الزقوم وهي طعام أهل النار، تنبت في قعر جهنم، وتتفرع فيها، وغرها كأنه رؤوس الشياطين في تناهي القبح والبشاعة، وقد شبهها الله تعالى برؤوس الشياطين، والناس لا يعرفون رؤوس الشياطين كيف تكون. ولكنها مفزعة قبيحة المنظر ولا شك، ومجرد تصورها يثير الفزع والرعب، فكيف اذا كانت طلعا يأكلونه، وعلاون منه البطون؟ فهم عريقون في الضلالة وهم في الوقت ذاته مقلدون لا يفكرون ولا يتدبرون، بل يطيرون معجلين يقتفون خطى آبائهم الضالين من غير يتدبرون، بل يطيرون معجلين يقتفون خطى آبائهم الضالين من غير دليل ولا برهان (۱۰).

<sup>(</sup>١٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢ ص ١٥٥ - ١٥٦.

<sup>(</sup>۱۷) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٣ ص ٢٩٨٨ - ٢٩٩١ وكذلك صفوة التعاسير مصدر سابق جـ ٣٣ ص ٣٦ - ٣٧٠.

ولو تبارى رسامو الكاريكاتور في تصوير تلك الصورة، لأخرجوا لنا صورا مختلفة في غاية البشاعة لتلك الشجرة العجيبة الغريبة، التي يأتي غرها كأنه رؤوس الشياطين.. وهذا الثمر هو طعام الذين اختاروا - عامدين - الضلال والسفاهة على الهدى والصواب، متمثلا في اقتدائهم بهؤلاء الآباء. وفي ذلك منتهى السخرية والاستهزاء بهرها..

ويرسم القرآن الكريم صورة (كاريكاتورية) أخرى أشد نكرا لهؤلاء المشركين، المعرضين عن القرآن وآياته وما فيه من المواعظ والنصائح والارشادات فيقول تعالى: ﴿ فَمَا لَمُم عَنِ التَّذَكُرةُ مَعْرَضَينَ \* كأنهم حمر مستنفرة ★ فرت من قسورة ♦ (سورة المدثر الآيات ٤٩ -٥١) أي كأن هؤلاء الكفار حمر وحشية نافرة وشاردة هربت ونفرت من الأسد من شدة الفزع. وقد شبههم تعالى بالحمر النافرة مذمة لهم وتهجينا ، ومشهد حمر الوحش وهي مستنفرة تفر في كل اتجاه ، حين تسمع زئير الأسد وتخشاه، مشهد يعرفه العرب. وهو مشهد عنيف الحركة.. مضحك أشد الضحك حين يشبه به الآدميون عندما يخافون. فكيف اذا كانوا انما ينفرون هذا النفار الذي يتحولون به من آدميين الى حمر ، لا لأنهم خائفون مهددون، بل لأن مذكرا يذكرهم بربهم وبمصيرهم، ويهد لهم الفرصة ليتقوا ذلك الموقف الزري المهين، وذلك المصير العصيب الألم؟ انها الريشة المبدعة ترسم هذا المشهد وتسجله في صلب الكون تتملاه النفوس، فتخجل وتستنكف أن تكون فيه، ويروح النافرون المعرضون أنفسهم يتوارون من الخجل مخافة هذا التصوير الحي العنيف(١٦).

<sup>(</sup>١٨) أسلوب السخربة في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٥٠

<sup>(</sup>۱۹) في ظَلال القرآن، مصدر سابق جـ ۲۹ ص ۳۷۲۳ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ۲۹ ص ۳۷۲۳

ويرسم معلم قرآني آخر، صورة توضح أن الذين كفروا لن ينالوا القبول عند الله، ولن يدخلوا الجنة اطلاقا، وذلك في قوله تعالى: ﴿ان الذين كذبوا يآياتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب الساء ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط﴾ (سورة الأعراف الآية يدخلون الجنة الكريمة ترسم بخيالك صورة لتفتح أبواب الساء، وصورة أخرى لولوج الحبل الغليظ في ثقب الابرة، وهذا تمثيل لاستحالة دخول الحبل الغليظ في ثقب الابرة، مبالغة في التصوير (٢٠).

\* \* \*

## سخرية بآلهة المشركين:

وحين تذهب صور القرآن الكريم في سخريتها نحو الشرك بالله، نجدها تبرز عدة أمور، من أهمها ابطال الهدف الأساسي الذي ترتكز عليه عبادتهم لآلهتهم، وهو أن هؤلاء الآلهة لن يحققوا لعابديهم شيئا. ومنها تحطيم جلال هؤلاء الآلهة ببيان حقيقتهم، فهذه صورة تحدث الشركين بأن آلهتهم لن تستطيع أن تخلق أضعف شيء يضرب به المثل في الهوان وهو الذباب. وترتكز سخرية الصورة على معنى معين، وهو تحدي هذه الآلهة أن تستنقذ من الذباب شيئا يسلبه منها. يقول تعالى: في أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له أن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له وان يسلبهم الذباب شيئا لا يستنقذوه لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له وان يسلبهم الذباب شيئا لا يستنقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب (سورة الحج الآية ٣٧). فهذه صورة (كاريكاتورية) غاية في السخرية، تصور الآلهة وهم مجتمعون يبذلون كل جهد ليخلقوا أحقر الخلوقات، التي يضيق الناس بكثرتها وحقارتها، ومع ذلك ينشلون. بل أكثر من ذلك يصور الرسم (الكاريكاتوري) هؤلاء

<sup>(</sup>٢٠) صفوة التفاسر، مصدر سابق، جـ ٨ ص ٤٤٦ وكذلك النصوير الفني في القرآن (٣٠) صدر سابق ص ٣٦.

الآلهة وهم يسابقون الذباب ليستنقذوا منه شيئًا سلبهم اياه ثم لا يستطيعون. وتصور الخيال للآلهة في هذا الوضع غاية في الاستخفاف بهم والسخرية منهم (٢١).

ومعلم قرآني آخر يبرز معنى أن الله وحده يستجيب لن يدعوه، ويعطيه ما يرجوه. وأن الآلهة التي يدعونها مع الله لا تملك لهم شيئا، ولا تنيلهم خيرا ولو كان الخبر قريبا. فيرسم لهذا المعنى تلك الصورة (الكاريكاتورية) العجيبة المتمثلة في قوله تعالى: ﴿له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء الا كباسط كفيه الى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه وما دعاء الكافرين الا في ضلال (سورة الرعد الآية الصور التي تستطيع أن ترسمها الألفاظ.. شخص حي شاخص ملهوف ظان، باسط كفيه الى الماء، والماء منه قريب يريد أن يبلغ فمه، ولكنه لا يستطيع، وما هو ببالغه، وكذلك دعاء الكافرين بالله الواحد حين يدعون الشركاء، وما دعاؤهم الا في ضلال (٢٠).

وهذا معلم قرآني آخر يجسم ضعف الآلهة او الأولياء من دون الله عامة، ووهن الملجأ الذي يلجأ اليه عبادهم حين يجتمعون بحايتهم. وذلك في قوله تعالى: ﴿مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيتا وان أوهن البيوت لبيت العنكبوت لو كانوا يعلمون﴾ (سورة العنكبوت الآية ٤١). فهذه الصورة (الكاريكاتورية) تعمد الى الزاوية المهمة في نظر المشركين الى آلهتهم، وهي اعتادهم على الآلهة، فيسخر القرآن من هذا المعنى، ويبين لهم أن هذه الآلهة لا

<sup>(</sup>٢١) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص١٠٧٠.

<sup>(</sup>۲۲) في ظلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ١٣ ص ٢٠٥١ - ٢٠٥٢ وكذلك التصوير الفنيي في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ٣٨ - ٣٩.

تصلح ولا يرجى منها أي شيء. والقرآن يرسم لهم في ذلك صورة مألوفة لديهم، هذه الصورة تتضمن أشخاصا أرادوا أن يتخذوا لأنفسهم سكنا وملاذا يأوون اليه ويتحصنون فيه، فاذا هم لا يأوون الى بيت ولا الى حصن، وانما الى نسج العنكبوت الواهي، ولكنهم لا يعلمون حتى هذه البديهية المنظورة فهم يضيفون الى الضعف والوهن، الجهل والغفلة، حتى ليعجزون عن ادراك البديهي المنظور (٢٣).

\* \* \*

## حالة الكافرين ومآلهم الضائع:

ويصور السياق القرآني، حال الكافرين الخيف الذي لا أمن فيه، ومالهم الضائع الذي لا خير يرتجى منه، وذلك في رسم (كاريكاتوري) عجيب حافل بالحركة والحياة في قوله تعالى: ﴿والذين كفروا أعالهم كسراب بقيعة يحسبه الظهآن ماء حتى اذا جاءه لم يجده شيئا ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب﴾ (سورة النور الآية ٣٩). فمن المعروف عن الصحراء ندرة الماء فيها، ومن أكبر مشكلات التنقل والسفر فيها مسيس الحاجة الى الماء. وحين تشتد حرارة الشمس وتقع على الرمال تحدث انعكاسات ضوئية، بما يسمى بالسراب، فيرى الناظر وفي حالة المسافر أو الضال الذي فقد المياه، فانه يتصور أن أمامه بحرا وفي حالة المسافر أو الضال الذي فقد المياه، فانه يتصور أن أمامه بحرا مها مشى الى أن يسقط من الكلل والجهد. وهذه الصورة عن السراب مألوفة للعرب بحكم معبشتهم في الصحراء، ولذلك ساقها القرآن لهم، في سياق سخريته من الكافرين بالله، الذين يخدعون أنفسهم، ويخدعون الناس بما يقدمونه من أعال باطلة.. والسياق القرآني يرسم أعالهم الناس بما يقدمونه من أعال باطلة.. والسياق القرآني يرسم أعالهم

<sup>(</sup>٢٣) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ٣٩ - ٤٠ وكذلك أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) ص ١٠٨.

كسراب في أرض مكشوفة مبسوطة، يلتمع التاعا كاذبا، فيتبعه صاحبه الظامىء، وهو يتوقع الري غافلا على ينتظره هناك. فلا يجد ماء يرويه، وانما يجد الله الذي كفر به وجحده، وخاصمه وعاداه، وجده هنالك ينتظره. ولو وجد في هذه المفاجأة خصا له من بني البشر لروعه، وهو غافل على غير استعداد، فكيف وهو يجد الله القوي المنتقم الجبار؟ فوفاه حسابه. هكذا في سرعة عاجلة تتناسق مع البغتة والمفاجأة ﴿والله سريع الحساب﴾ تعقيب يتناسق مع المشهد الخاطف المرتاع (١٤٠).

وكمثل للانحراف عن سواء الفطرة ونقض لعهد الله المأخوذ عليها، ونكوص عن آيات الله بعد رؤيتها والعلم بها.. ذلك الذي آتاه الله آياته، فكانت في متناول نظره وفكره، ولكنه انسلخ منها، وتعرى عنها، ولصق بالأرض واتبع الهوى، واستولى عليه الشيطان وأيس مطرودا من حمى الله، لا يهدأ، ولا يطمئن، ولا يسكن الى قرار. ثم اذا هو مسخ في هيئة الكلب يلهث ان طورد، ويلهث ان لم يطارد.. يقول تعالى في هذا الشأن: ﴿واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين \* ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد الى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب ان تحمل عليه يلهث او تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون \* ساء مثلا القوم الذين كذبوا بآياتنا وأنفسكم كانوا يظلمون﴾

(سورة الأعراف الآيات ١٧٥ - ١٧٧).

انه مشهد من المشاهد العجيبة، لو استطاع رسام كاريكاتوري ماهر أن يصوره، لخرج برسم معبر شاخص السات، بارز الملامح، يحمل كل ايقاعات الحياة الواقعية.. انسان يؤتيه الله آياته، ويخلع عليه من فضله،

<sup>(</sup>٣٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٨ ص ٢٥٢١ وكذلك أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ١٤١ - ١٤٢٠.

ويكسوه من علمه، ويعطيه الفرصة كاملة للهدى والاتصال والارتفاع.. ولكن ها هو ذا ينسلخ من هذا كله انسلاخا. ينسلخ كأنما الآيات أديم له متلبس بلحمه، فهو ينسلخ منها بعنف وجهد ومشقة، انسلاخ الحي من أديمه اللاصق بكيانه.. ثم اذا نحن أولاء أمام مشهد مفزع بائس نكد.. اذا نحن بهذا الخلوق لأصقا بالأرض ملوثا بالطين .. وتستغل سخرية القرآن معرفة العرب للكلب وتحقيرهم اياه، فيتخذ منه صورة يرسمها للكافر الحقير الذي لا يفرق بين الهدى والضلال.. وتبرز سخرية القرآن وصفا ملاحظا بوضوح في الكلب، وهو أنه يلهث دائمًا في غير ما يدعو الى ذلك. فهو يخرج لسانه ويلهث بقوة دون أن يعاني جهدا أو مشقة أو عطشا، فهي طبيعته التي طبع عليها. فكذلك هذا الكافر الذي كرمه الله فأعطاه من نعمه ومعرفته وهداه الى خيره ورشده، ولكنه ترك هذه النعم ولفظ هذه الهداية، وأنزل نفسه الى وضع خسيس حقير، فكان في ذلك أشبه بالكلب في خسته وحقارته، لأن طبعه غير مهيأ للهداية، ولا للوضع الكريم، كطبع الكلب الذي يفرض عليه أن يلهث سواء تحمل جهدا أو لم يتحمل.. انه مثل لكل من آتاه الله من علم الله، فلم ينتفع بهذا العلم، ولم يستقم على طريق الايان، وانسلخ من نعمة الله، ليصبح تابعا ذليلا للشيطان، ولينتهي الى المسخ في مرتبة الحيوان(٢٥٠).

#### \* \* \*

## كاريكاتور للمنافقين:

ويرسم السياق القرآني صورة (كاريكاتورية) فريدة للمنافقين، تثير السخرية والهزء والزراية بهذا الصنف المسوخ المطموس من الناس، وتسمهم بالفراغ والخواء، والانطاس والجبن، والفزع والحقد والكنود. بل تنصبهم تمثالا وهدفا للسخرية في معرض الوجود. ﴿واذا رأيتهم

<sup>(</sup>٢٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٩ ص ١٣٩٦ و ص ١٣٩٨ وكدلك أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ١٤٨ – ١٤٩.

تعجبك أجسامهم وان يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم قاتلهم الله أنى يؤفكون (سورة المنافقون الآية ٤).. فهم أجسامهم تعجب، لأناس تتجاوب وما داموا صامتين فهم أجسام معجبة للعيون.. فأما حين ينطقون فهم خواء من كل معنى، ومن كل حس، ومن كل خالجة. ﴿تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة﴾ لا حركة لها، ملطوعة بجانب الجدار. وهذا الجمود الراكد البارد يصورهم من ناحية فقه أرواحهم ان كانت لهم أرواح، ويقابله من ناحية أخرى حالة من التوجس الدائم، والفزع الدائم، والاهتزاز الدائم. ﴿يحسبون كل صيحة عليهم ﴾ فهم يعرفون أنهم منافقون مستورون بستار رقيق من التظاهر والحلف والملق والالتواء. وهم يخشون في كل بستار رقيق من التظاهر والحلف والملق والالتواء. وهم يخشون في كل بستار رقيق من التظاهر والحلف والملق والالتواء. وهم يخشون في كل يرسمهم أبدا متلفتين حواليهم، يتوجسون من كل حركة، ومن كل موت، ومن كل هاتف، يحسبونه يطلبهم وقد عرف حقيقة أمرهم (٢٦).

\* \* \*

## الاصلاح الداخلي:

وبالرغم من أن القرآن الكريم، كان يركز سخريته على أعداء الاسلام وأهله، الا أنه جعل للجبهة الداخلية للمسلمين نصيبا من السخرية، لحايتها مما قد يشوب صفاءها، أو يفسد طهرها من مختلف الانحرافات، أو الإنسياق وراء الغرائز والنزوات، واتباع المطامع والأهواء، وما يجر ذلك كله على المجتمع الاسلامي من انحرافات، أو ظهور أخلاق لا تتفق مع مبادىء الشرع الحنيف. فالسخرية لها أثرها في المحافظة على الجبهة الداخلية، والتغيير الاجتاعي الى ما هو أفضال (٢٧)

<sup>(</sup>٢٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٥٧١ - ٣٥٧٥.

<sup>(</sup>٢٧) أُسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص٥٥٠.

ولقد أولى القرآن الكريم هذا الجانب من سخريته اهتاما واضحا، وذلك بابراز العيوب التي ينهى عنها، أو يأمر بتحاشيها.. فمثلا ينهى القرآن عن أنواع من السلوك كانت شائعة في المجتمع الجاهلي، كالتعالي، والتجبر، واصطناع مظاهر فظة خشنة من السلوك، والحركات في المشي والكلام واللباس، وغير ذلك من المظاهر التي يرون فيها مظهر اللسيادة، وبسطة النفوذ، ورهبة الجانب. ولكن القرآن الكريم لم يسلك في النهي عن ذلك أسلوب المعاني المجردة، أو الوعيد والترهيب، وانما سلك أسلوب السخرية التي ترسم في ذهن السامع صورة منكرة لمن يزاول هذا المسلك أو يظهر بهذا المظهر، وبذلك تتحول صورة المظاهر التي كان يصطنعها السادة، والمتكبرون، والمتجبرون الى صورة منفرة، لا تثير اعجابا، ولا اكبارا، وانما تثير سخرية، وضحكا، وازدراء لمن يدنو منها (٢٨).

فنجد القرآن الكريم يدعو في الخلق الاجتاعي، الى التواضع، ولين الجانب، والإلفة وذلك في قوله تعالى: ﴿ولا تصعر خدك للناس﴾ (سورة لقان الآية ١٨) فالقرآن يصور صورة لشخص متعجرف متعال على الناس، يشي شامخا بأنفه، معرضا عنهم بوجهه، مختالا مزهوا بكبريائه. ولكن القرآن لا يسلك في سبيل ذلك الوعظ الكلامي، وبيان مضار الكبرياء، وفوائد التواضع، وانما يرسم للمتكبر المتعالي على الناس، لوحة كاريكاتورية، لو استطاع رسام كاريكاتوري أن يبرز ما تتضمنه في رسم كاريكاتوري، لكان رسما بارعا يحقق الهدف المطلوب من أقصر طريق. فالقرآن الكريم يستغل معلومات البيئة وخبراتها، لتكون أقرب الى النفس وأوقع فيها، ومن هذه المعلومات، ما ورد في تلك الآية الكرية التي قرنت صورة المتعجرف المتعالي المتكبر، بصورة جمل مريض الكرية التي قرنت صورة المتعجرف المتعالي المتكبر، بصورة جمل مريض بداء الصعر الذي يعرفه العرب، ويصيب الإبل فيلوي أعناقها، وتمشي بداء الصعر الذي يعرفه العرب، ويصيب الإبل فيلوي أعناقها، وتمشي

<sup>(</sup>۲۸) نفس المصدر السابق ص ۵۷ – ۵۸.

معوجة الرقبة.. فالقرآن يعمد الى لفظ هذا المرض، فيصم به المتكبر المغرور المتعالي على الناس، الذي يمشي شاخا بأنفه، لاويا عنقه، معرضا بوجهه عن الناس، وهو يحسب أن في ذلك ترفعا وهيبة، ومكانة بين الناس، فاذا القرآن الكريم يجعله مجرد مريض بداء الصعر، وهذه الصورة (الكاريكاتورية) البالغة في السخرية، ترتسم في ذهن السامع وكأنها ماثلة أمامه، ومن البديهي أن تحضره كلها شاهد شخصا تنطبق عليه (٢١).

ومن ذلك أيضا تلك السخرية الشديدة التهكم بالمتكبر الختال، الذي ترسمه سخرية القرآن رسا (كاريكاتوريا) مضحكا، بأنه يمشي مشية عجيبة غريبة، ويضرب الأرض بقدميه كأنه يريد أن تخرقها، ويشمخ بأنفه ووجهه الى الساء، كأنه يريد أن يطاول الجبال في ارتفاعها، فيقول تعالى: ﴿ولا تمش في الأرض مرحا انك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولا \* كل ذلك كان سيئه عند ربك مكروها (سورة الاسراء الآيتان ٣٧ - ٣٨).. ولو استطاع رسام كاريكاتوري أن يرسم هذا المنظر لكان من أبلغ الرسوم الكاريكاتورية الساخرة. فالسخرية الشديدة واضحة في قوله تعالى: ﴿انك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولا \* لأن أحدا لا يظن أنه سيخرق الأرض مها تكن مشيته، خاصة اذا تصورنا أن الأرض التي يمشي عليها صخرية صلبة جدا كما لا يظن أحد أنه سيبلغ بقامته رؤوس الجبال مها مد عنقه، وشمخ بأنفه، وتطاول برأسه وقامته. ولكنه التصوير القرآني الساخر الذي يقرن هذه المشية بهذه الصورة الشديدة السخرية، سواء في نفس من يريد أن يمشيها أو في نفس من ينظر اليه (٢٠).

<sup>(</sup>٢٩) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٨ و ص ١٠٦ - ١٠٧٠.

<sup>(</sup>٣٠) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ١٤٠ -١٤١ و ص ١٨١٠

كذلك من المظاهر التي نهى القرآن الكريم عنها، ما كان يلجأ اليه المتعالي المتجبر، من اصطناع صوت خاص قوي شديد النفاذ الى الآذان، يتسلح به حينها يحتك بالناس، لابراز هيبته، وجبروته، وارهابهم وتخويفهم، يقول القرآن الكريم في ذلك على لسان لقهان وهو يعظ ابنه ﴿واغضض من صوتك ان أنكر الأصوات لصوت الحمير﴾ (سورة لقهان الآية ١٩) فالأسلوب القرآني يرذل هذا الفعل ويقبحه في صورة منفرة بشعة، حين يعمد الى هذا الصوت المصطنع فيقرنه بأبشع صورة وأنكرها، وهي صورة حمار ناهق، فيرتسم مشهد مضحك يدعو الى الهزء والسخرية، وبذلك يفقد هذا الصوت تأثيره وهدفه، بل ويتحول الى عكس المقصود منه، فبدل أن يثير في نفس سامعيه الخوف والرهبة، يصبح بسخرية القرآن منه لا يثير الا السخرية من صاحبه والتهكم به. ولا يكاد ذو حس يتصور هذا المشهد المضحك من وراء والتعبير المبدع، ثم يحاول شيئا من أصوات هذه الحمير (٣٠).

وحين ينهى القرآن الكريم عن الغيبة، كان يمكن أن يكتفي بمجرد تحريها أو بيان أضرارها، أو الأمر بالابتعاد عنها، ولكن القرآن يرسم لذلك صورة معينة لتحقيق هذا التنفير، حيث يشعر السامع كأنه يرى هذه الصورة بعينيه، ويرى منها موضع السخرية واضحا بارزا. يقول تعالى: ﴿ولا يغتب بعضكم بعضا أيجب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه﴾ (سورة الحجرات الآية ١٢) فأي اشمئزاز، وأي تقزز تثيره صورة شخص يأكل لحم آدمي، بل جيفة آدمي. وهذا الاشمئزاز واثارته في النفس مقترنا بالغيبة هو هدف الآية الكرية في تصويرها، وفي تشبيهها المغتاب. بآكل جيفة آدمي، وهذا الآدمي أخ. ولو اقتصرت

<sup>(</sup>٣١) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ٥٨ وكذلك في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢١ ص ٢٧٩٠.

الآية على مجرد النهي عن الغيبة، وكانت خالية من هذه الاثارة لما كان لها هذا الأثر الواقع (٣٢).

\* \* \*

كانت هذه مجرد بعض النهاذج من تصوير القرآن الكريم، الذي شمل تصويره كل ما يهدف اليه القرآن من دعوة، ولو ذهبنا نستقصى ذلك في القرآن لضاق عنه كتاب بل كتب كثيرة، ولقد وجدنا في كل تلك النهاذج التي قدمناها، خصائص التعبير القرآنية التي تتجلى في قيام الكلمة مقام الخط واللون، اذ سرعان ما ترتسم الصورة (الكاريكاتورية) من خلال عدد قليل من الكلمات أو العبارات، ثم سرعان ما تنبض هذه الصور وكأنها تموج بالحياة (٢٣) .. ومن الواضح أن سخرية القرآن الكريم في تلك الرسوم (الكاريكاتورية) المعبرة، كانت بعيدة كل البعد عن الاقذاع، وعن نبو الألفاظ، بل عن طابع العداء الشخصى، أو العداوة لذاتها .. لقد كانت تلك الرسوم (الكاريكاتورية) الساخرة مثل أعلى للسمو الذي لا يهدف الا الى الغاية العليا. وهي تحقيق الخير للناس في دينهم ومعيشتهم .. فان سخرية القرآن الكريم، في تلك الرسوم (الكاريكاتورية) النابضة بالحياة، حينها تهاجم فردا أو طائفة، فانها لا تحمل طابع العداء أو الحقد لذاتها، وانما تهدف الى شيء واحد حينئذ، وهو ازالة هذه العقبة التي تعترض طريق نشر الاسلام، وبلوغه الى كل أذن وقلب.. وحينها يرسم القرآن الكريم تلك الرسوم (الكاريكاتورية) التي تسخر من قادة المشركين وزعائهم، فاغا يهدف الى تحطيم هالتهم الكاذبة في نفوس الأتباع، حتى يثوبوا الى رشدهم، ويدركوا أن هؤلاء القادة لن يغنوا

<sup>(</sup>٣٢) أسلوب السخرية في الفرآن الكريم (عبد الحليم حفني) مصدر سابق ص ١٠٤٠.

<sup>(</sup>٣٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ١ ص ٣٧٠.

عنهم شيئا، واغا يسوقونهم الى الضلال والهاوية، وحينها يرسم القرآن الكريم تلك الرسوم (الكاريكاتورية) التي تسخر من بعض الخلق السائد في المجتمع، كتصعير الخد، والتعالي على الناس. الخ فاغا يهدف الى تحقيق مجتمع فاضل تسيطر عليه مظاهر الرحمة والتعاون، وتبادل التقدير والاحترام.. وكل ذلك وغيره كان واضحا تمام الوضوح فيا سبق التمثيل به من المعالم القرآنية للرسوم (الكاريكاتورية) الساخرة.

## الاباب الاناليت

# الموضوع كصحفى في ضوءمعَ الم قرآنت ر

الفَصُل الأوك: الموَضُوع عَلَى ضوء القُرْآن بكامِلهِ

الفَصَل الثَاني: المُوضُوع عَلَى ضَوَء سُورَ مِنَ القُرآن

الفصَل الثَالِث: المُوضُوع عَلَى ضَوء قصَص قرآنيَّة

قَصَيرَة وَمُتَوسِّطة .

الفَصَ لا التَرابع: المُوضُوع عَلَى ضَهوء قصَص قرآنية طويلة

## الفصُّ للاول \_

## الموضوع على ضوء القرآن بكامله

ان القرآن الكريم، كها هو معجز من جهة فصاحته وبلاغته، ومن جهة أحكامه وتشريعه، ومن جهة اشتاله على حقائق علمية في خلق الانسان والنبات والكون والسهاوات.. الخ فانه معجز أيضا من ناحية ترتيبه، ونظمه في المصحف، مع أنه نزل منجها تبعا للأحداث والظروف في نيف وعشرين عاما. ولم يكن هذا الترتيب للسور من صنع البشر، بلكان توقيفيا من الله سبحانه وتعالى (۱).

على أن القرآن الكريم بكامله، وان كان يجل عن مشابهته لأعبال البشر - ولله المثل الأعلى - فاننا مع هذا نجد أن ترتيب سوره وتنظيمها على الوضع الموجودة عليه في المصحف، جاءت على ما يشبه المقدمة... والصلب.. والخاتمة «اذ فاتحة الكتاب بالنسبة للقرآن، تعتبر كالمقدمة، بل هي من أروع المقدمات حيث اشتملت على أغراض القرآن الكريم جملة (۱۳) ».. ثم ان باقي السور القرآنية وآياتها - بخلاف جزء عم - تعتبر كالصلب الذي يشتمل على التفصيلات الختلفة لما لخصته الفاتحة باجمال.. وأخيرا نجد الجزء الثلاثين من القرآن الكريم (جزء عم) بكامله، أشبه ما يكون بالخاتمة الشاملة الجامعة، التي جاءت في آخر المصحف مستوعبة لكل مقاصد القرآن الكريم...

ونستمد العون من الله تعالى، ونوضح ذلك بشيء من التفصيل..

<sup>(</sup>۱) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (محمد محمود حجازي) مصدر سابق ص ١٢ و ص ١٦ - ١٧٠

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق ص١٦٠.

وسبحان من هذا كلامه الذي رتبه هكذا في قرآنه ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير﴾ (سورة هود الآية ١).

#### المقدمة:

قلنا ان فاتحة الكتاب تعتبر كالمقدمة للمصحف، وتسمى (الفاتحة)\*\*) لا فتتاح الكتاب العزيز بها، حيث أنها أول القرآن الكريم في الترتيب، لا في النزول. وهي - على قصرها ووجازتها - قد حوت معاني القرآن العظيم، واشتملت على كل أغراضه، ومقاصده الأساسية: من أصول الدين وفروعه، والعقيدة، والعبادة، والتشريع، والقصص. وأجملت ما فصل فيه من اثبات التوحيد، والبعث، وبيان الطريق المستقيم، الذي يسلكه الانسان في تنظيم حياته مع ربه، ومع نفسه، ومع الناس (٣).

فقد افتتح الله تعالى سورة (الفاتحة) بالبسملة (بسم الله الرحمن الرحم)، مثلها افتتح بها كل سورة من سور القرآن الكريم – ما عدا سورة التوبة (براءة) \*\* – وهي الآية الأولى من سورة الفاتحة، وبها تحتسب آياتها سبعا، ليرشد المسلمين الى أن يبدءوا أعهالهم وأقوالهم باسم الله الرحمن الرحيم، التماسا لمعونته وتوفيقه، ومخالفة للوثنيين الذين

<sup>(\*)</sup> يردد المسلم هذه السورة القصيرة ذات الآيات السبع، سبع عشرة مرة في صلاته المفروضة كل يوم وليلة، وأكنر من ضعف ذلك اذا هو صلى السنن، والى غير حد اذا هو رغب في أن يقف بين يدي ربه متنفلا غبر الفرائض والسنن. ولا تقوم صلاة بغير هذه السورة، لما ورد في الصحيحين عن رسول الله عليه من حديث عبادة ابن الصامت: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب».

<sup>(</sup>٣) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١ ص ٢٤ وكذلك الى القرآن الكريم (محمود شلتوت) مصدر سابق ص ٩.

<sup>(\*\*)</sup> ان السر في عدم وحود البسملة في سورة التوبة (براءة) يرجع الى عدة أقوال، يكن الرجوع اليها في (صفوة التفاسير جـ ١٠ ص ٥١٨ – ٥١٩ وكذلك في ظلال الفرآن جـ ١ ص ٢٤٠ - وأيضاً مباحث في علوم القرآن (مناع القطان) ص ١٤٢ – ١٤٣).

يبدأون أعمالهم بأسماء آلهتهم أو طواغيتهم، فيقولون: باسم اللات، أو باسم العزى، أو باسم الشعب (١٠).

واذا كان البدء باسم الله وما ينطوي عليه من توحيد الله، وأدب معه عثل الكلية الأولى في التصور الاسلامي، فان استعراض معاني الرحمة وحالاتها ومجالاتها، في صفتي (الرحمن الرحم) عثل الكلية الثانية في هذا التصور، ويقرر حقيقة العلاقة بين الله والعباد (٥).

وعقب البسملة، تأتى الآيتان الثانية والثالثة: ﴿الحمد لله رب العالمين ★ الرحمن الرحم ♦ فتثبتان توحيد الله في الخلق، والتربية، عن طريق الرحمة الواصل أثرها الى عباده، وتعلمهم كيف يحمدون الله الذي أنعم عليهم بالقرآن والاسلام. ولا عجب فهو الرحم الرحم .. والآية الرابعة ﴿مالك يوم الدين﴾ تذكر الناس باليوم الآخر، وتثبت تلك النشأة الآخرة التي يقع فيها الجزاء على الأعال.. والآية الخامسة ﴿ اياك نعبد واياك نستعين ﴾ رسمت طريق الخلاص للعباد ، حيث تقرر مبدأ عبادة الله وحده، ومبدأ عجز الانسان. واحتياجه الى معونة ربه، وتقطع عليه سبيل التوجه لغير الله بالعبادة، والاستعانة.. والآية السادسة ﴿اهدنا الصراط المستقيم علم الانسان كيف يطلب الخير من الله، والهداية الى الحق والصراط المستقيم، وتوجهه الى طلب الأحكام التي ينظم بها شأنه، من الله سبحانه وتعالى، فهو المعلم، وهو المشرع، وهو الموفق للعمل بما يعلم، وبما يشرع.. والآية السابعة ﴿صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، وفيها الاخبار عن قصص الأمم السابقة، والاشارة الى أن الناس أمام شرع الله وطريقه فرق ثلاث: فريق عرفوا بالتزام الصراط المستقيم، حتى أضيف اليهم،

<sup>(</sup>٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ١ ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ١ ص ٢٢.

وعرف بهم، وكانوا فيه قدوة لغيرهم، وهم (المنعم عليهم) السعداء. وفريق جحدوا صراط الله، وأحكامه، عنادا واستكبارا وهم (المغضوب عليهم). وفريق متردد بين الظهور بالايمان، وبين استبطان الكفر وهم (الضالون) والفريقان الأخيران من الأشقياء (١).

وبذلك شملت سورة (الفاتحة) مقاصد القرآن العليا، حيث استوفت العقيدة في المبدأ والمعاد، وبها كهال الانسان من الجانب العلمي، واستوفت طريق العمل الصالح، وبه كهال الانسان من الجانب العملي، وأشارت الى تاريخ البشرية الفاضلة في التزام الحق علما وعملا، والى تاريخ البشرية الفاسقة في التنكب عن العلم والعمل. وهذا اجمال لكل ما فصل في القرآن الكريم بعد ذلك ومن هنا كانت الفاتحة مقدمة الكتاب (۷)، حيث لخصت في اجمال، ما ورد مفصلا بعد ذلك في (صلب الكتاب) وهي بقية السور القرآنية فيا عدا (جزء عم) كما سبق ايضاحه.. بل هي أروع المقدمات.

\* \* \*

### الصلب:

ثم تعال بنا الى السور وآياتها التي تمثل صلب الكتاب العزيز.. وبيان هذا أن القرآن الكريم، قد اشتمل على التوحيد، وعلى وعد من أخذ به بحسن المثوبة، ووعيد من تجافى عنه وتركه بسيء العقوبة.. وعلى العبادة التي تحيي التوحيد في القلوب، وتثبته في النفوس.. وعلى بيان سبيل السعادة الموصل الى نعيم الدنيا والآخرة.. وعلى القصص الحاوى أخبار المهتدين الذين وقفوا عند الحدود التي سنها الله لعباده،

<sup>(</sup>٦) الى القرآن الكريم (مجمود شلتوت) مصدر سابق ص ٩ – ١٠ وكذلك الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (محمد محمود حجازي) مصدر سابق ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر الأول السابق ص ١٠٠

وفيها سعادتهم في دنياهم وآخرتهم والضالين الذين تعدوا الحدود، ونبذوا أحكام الشرائع وراءهم ظهريا (^).

فقد نزل القرآن الكريم على قلب رسول الله عَلِي ، لينشيء به أمة ، وليقيم به دولة، ولينظم به مجتمعا، وليربي به ضائر وأخلاقا وعقولا، وليحدد به روابط ذلك المجتمع فيا بينه، وروابط تلك الدولة مع سائر الدول، وعلاقات تلك الأمة بشتى الأمم. وليربط ذلك كله برباط قوي واحد، يجمع متفرقه ويؤلف أجزاءه، ويشدها كلها الى مصدر واحد، والى سلطان واحد، والى جهة واحدة.. وذلك هو الدين كما هو في حقيقته عند الله.. ومن ثم نجد في سور القرآن – وخاصة السور الطوال - موضوعات شي، الرابط بينها جيعا هو هذا الهدف الأصيل، الذي جاء القرآن كله لتحقيقه: انشاء أمة، واقامة دولة، وتنظيم مجتمع على أساس من عقيدة خاصة، وتصور معين، وبناء جديد.. الأصل فيه افراد الله سبحانه بالألوهية، والربوبية، والقوامة، والسلطان، وتلقى منهج الحياة، وشريعتها، ونظامها، وموازينها، وقيمها منه وحده بلا شريك.. وكذلك نجد بناء التصور الاعتقادي وتوضيحه، وتخليصه من أساطير الوثنية، وانحرافات أهل الكتاب وتحريفاتهم. الى جانب تبصير الجهاعة المسلمة بحقيقة ذاتها، وحقيقة دورها، وطبيعة طريقها، وما في هذا الطريق من مزالق وأشواك وشباك، يرصدها لها أعداؤها وأعداء هذا الدين. الى جانب أحكام الشعائر التعبدية، التي تظهر روح الفرد المسلم، وروح الجاعة المسلمة، وتربطها بربها. الى جانب التشريعات الدولية التي تنظم علاقاتها بغيرها، والتشريعات التي تحلل وتحرم ألوانا من المآكل والمشارب والمناكح، أو ألوانا من الأعمال والمسالك.. كل ذلك حزمة واحدة في السورة الواحدة، يمثل معنى

<sup>(</sup>۸) تفسیر المراغی، مصدر سابق جـ ۱ ص ۲۳.

(الدين) كما أراده الله، وكما فهمه المسلمون الحقيقيون أيان أن كانوا مسلمين (١).

ويرتكز محور سور القرآن الكريم على المكي والمدني (\*).. فالسور المكية التي أنزلت قبل الهجرة، وهي أكثر سور القرآن عددا، اذ تبلغ بضعا وتمانين بينها المدني، ما نزل بعد الهجرة ويبلغ عددها عشرين سورة (\* \*). أما الختلف فيه فيبلغ اثنتي عشرة سورة (\*\*\*). فيكون مجموع سور القرآن الكريم مائة وأربعة عشرة سورة (١٠٠).

ويمكن اجمال أهداف السور المكية لتحقيق الدعوة الاسلامية ومميزاتها الموضوعية، وخصائص أسلوبها، في أربعة نقاط هي (١١٠):

- (۱) الدعوة الى التوحيد وعبادة الله وحده، واثبات الرسالة واثبات البعث والجزاء، وذكر القيامة وهولها، والنار وعذابها، والجنة ونعيمها، ومجادلة المشركين بالبراهين العقلية والآيات الكونية.
- (٢) وضع الأسس العامة للتشريع، والفضائل الأخلاقية، التي يقوم عليها كيان المجتمع، وفضح جرائم المشركين في سفك الدماء،

<sup>(</sup>٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٦ ص ٨٣٥.

 <sup>(\*)</sup> لا يقصد بوصف السورة بأنها مكية أو مدنية انها بأجمعها كذلك.. فقد يكون في
 المكية بعض آيات مدنية، وفي المدنية بعض آيات مكية، ولكنه وصف أغلبي حسب
 أكثر آياتها.

<sup>(\*\*)</sup> السور المدنية هي: البقرة - آل عمران - النساء - المائدة - الأنفال - التوبة - النور - الأحزاب - محمد - الفتسح - الحجرات - الحسديد - المجادلة - الحسر - المتحنة - الجمعة - المنافقون - الطلاق - التحريم - النصر.

<sup>(\*\*\*)</sup> السور الختلف فيها هي: الفاتحة - الرعد - الرحمن - الصف - التغابن - التطفيف - القدر - البينة - الزلزلة - الاخلاص - الفلق - الناس.

<sup>(</sup>١٠) مباحث في علوم القرآن، مصدر سابق ص ٥٥ وكذلك الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم ص ٩٤٠

<sup>(</sup>١١) المصدر الأول السابق ص ٦٣ – ٦٤.

- وأكل أموال اليتامى ظلها، ووأد البنات، وما كانوا عليه من سوء العادات.
- (٣) ذكر قصص الأنبياء والأمم السابقة، زجرا لهم حتى يعتبروا بمصير المكذبين قبلهم، وتسلية الرسول على أذاهم، ويطمئن الى الانتصار عليهم.
- (٤) قصر الفواصل مع قوة الألفاظ، وايجاز العبارة بما يصخ الآذان، ويشتد قرعه على المسامع، ويصعق القلوب، ويؤكد المعنى بكثرة القسم، كقصار المفصل الا نادرا.

وبالنسبة للسور المدنية، فيمكن اجمال أهدافها لتحقيق الدعوة الاسلامية ومميزاتها الموضوعية، وخصائص أسلوبها في أربع نقاط هي (١٠٠):

- (١) بيان العبادات، والمعاملات، والحدود، ونظام الأسرة، والمواريث، وفضيلة الجهاد، والصلات الاجتاعية، والعلاقات الدولية في السلم والحرب، وقواعد الحكم، ومسائل التشريع.
- (٢) مخاطبة أهل الكتاب من اليهود والنصارى، ودعوتهم الى الاسلام، وبيان تحريفهم لكتب الله، وتجنيهم على الحق، واختلافهم من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم.
- (٣) الكشف عن سلوك المنافقين، وتحليل نفسيتهم، وازاحة الستار عن خباياهم، وبيان خطرهم على الدين.
- (٤) طول المقاطع والآيات، في أسلوب يقرر الشريعة، ويوضح أهدافها ومراميها.

وعلى الرغم من ذلك، فان السور المكية والمدنية كلها مجتمعة، هي قرآن من القرآن الذي تفرد من كل قول آخر لا يحمل الطابع الرباني الفريد، العجيب في الموضوع والأداء سواء، وتشترك كلها في تحقيق

<sup>(</sup>١٢) نفس المصدر السابق ص ٦٤٠

الأهداف العامة الكبرى للقرآن الكريم الذي هو كتاب الدعوة الاسلامية، وروحها، وباعثها، وقوامها، وكيانها، وحارسها، وراعيها، وبيانها، وترجمانها، ودستورها، ومنهجها، والمرجع الذي تستمد منه الدعوة والدعاة، وسائل العمل، ومنهاج الحركة وزاد الطريق (۱۳).

هذا بالاضافة الى أن السورة لم تكن بجوار السورة في صلب الكتاب عفوا وبلا قصد، بل كل سورة مناسبة لما قبلها وما بعدها، اذ الأصح أن ترتيب السور توقيفي (١٤). وهذا ما يعبر عنه بوجود مناسبة بين السور بعضها وبعض. والمناسبة في اللغة: المقاربة، يقال فلان يناسب فلانا أي يقرب منه ويشاكله.. ومنه النسيب الذي هو القريب المتصل، كالأخوين وابن العم ونحوه، ومنه المناسبة في العلة في باب القياس، وهي الوصف المقارب للحكم. لأنه اذا حصلت مقاربته له ظن عند وجود ذلك الوصف وجود الحكم.. والمراد بالمناسبة هنا وجه الارتباط بين السورة والسورة، وفائدته - كما يقول الزركشي (١٥) - جعل أجزاء بعضها آخذ بأعناق بعض فيقوى بذلك الارتباط. ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء.

ومن ذلك يتضح أن (صلب) الكتاب الكريم، الذي يتكون من سوره الختلفة - فيا عدا جزء عم - كان صلبا متينا، مرتبطا بعضه ببعض، ويشد بعضه بعضا كالبناء الحكم المتلائم الأجزاء. فقد اشتركت كل سوره المكية والمدنية، في تحقيق الأهداف الكبرى للدعوة الاسلامية، كما أن السور ترابطت بعضها مع بعض وتجاوبت في المصحف، وكانت كل منها تناسب ما قبلها وما بعدها، مما يجعل القارىء أو المستمع

<sup>(</sup>١٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣ ص ٣٤٨ وكذلك جـ ١١ ص ١٧٤٥.

<sup>(</sup>١٤) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم، مصدر سابق، ص ١١٢٠.

<sup>(</sup>١٥) البرهان في علوم القرآن، مصدر سابق جـ١ ص ٣٥ – ٣٦ وكذلك مباحث في علوم القرآن (مناع القطان) مصدر سابق ص ٩٧.

لكتاب الله، ينتقل من سورة الى أخرى، ومن جزء الى آخر دون أن يحس بأي تنافر أو انفكاك بين السور وبعضها بعض، بل يحس أنه ينتقل بينها في يسر وراحة وانسياب.. وكل هذا من شأنه أن يهيء أفضل جو لتفهم كلام الله تعالى دون مشقة أو عناء، واستيعاب معانيه ومراميه والعمل بما فيه، وتلك الغاية الأسمى المطلوبة من العباد.

\* \* \*

#### الخاتمة:

واذا نظرنا الى الجزء الأخير من القرآن الكريم، وهو (جزء عم) من حيث الترتيب المصحفي، نجده بمثابة الخاتمة التي استوعبت كل مقاصد القرآن الكريم.. فهذا الجزء كله ذو طابع غالب: سوره كلها من قصار السور على تفاوت في القصر. والأهم من هذا هو طابعها الخاص الذي يجعلها وحدة – على وجه التقريب – في موضوعها، واتجاهها، وايقاعها، وصورها، وظلالها، وأسلوبها العام. انها طرقات متوالية على الحس، طرقات عنيفة قوية عالية، وصيحات بقوم غارقين في النوم.. تتوالى على حسهم تلك الطرقات والصيحات، المنبعثة من سور هذا الجزء كله، بايقاع واحد، ونذير واحد.. أن هناك الها، وتدبيرا، وتقديرا، وابتلاء، وتبعة، وحسابا، وجزاء، وعذابا شديدا، ونعيا كبيرا(٢٠).

وفي الجزء كله تركيز على النشأة الأولى للانسان والأحياء الأخرى في هذه الأرض، من نبات وحيوان. وعلى مشاهد هذا الكون وآياته في كتابه المفتوح. وعلى مشاهد القيامة العنيفة، الطامة، الصاخة، القارعة، الغاشية. ومشاهد الحساب، والجزاء، من نعيم وعذاب، في صور تقرع، وتذهل، وتزلزل، كمشاهد القيامة الكونية، في ضخامتها وهولها،

<sup>(</sup>١٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٣٠ ص ٣٨٠٠.

واتخاذها جميعا دلائل الخلق والتدبير والنشأة الأخرى، وموازينها الحاسمة، مع التقريع والتخويف، والتحذير.. وأحيانا تصاحبها صور من مصارع الغابرين من المكذبين.. والأمثلة على هذا هي الجزء كله (١٧).

وهناك ظاهرة أخرى في الأداء التعبيري لهذا الجزء. هناك أناقة واضحة في التعبير، مع اللمسات المقصودة لمواطن الجال في الوجود والنفوس، وافتنان مبدع في الصور، والظلال، والايقاع الموسيقي، والقوافي، والفواصل تتناسق كلها مع طبيعة الجزء في خطاب الغافلين، النائمين، السادرين، لايقاظهم واجتذاب حسهم وحواسهم، بشتى الألوان، وشتى الايقاعات، وشتى المؤثرات (١١٠).

وهكذا فقد شاء الله سبحانه وتعالى - حينها رتب كلامه ترتيبا مصحفيا، اي ذلك الترتيب الذي نقرأ القرآن عليه - شاء أن يجعل هذا الجزء الأخير وهو (جزء عم) بمثابة الخاتمة، التي تنبه لكل أصول الدين، ولكل قواعده، ولكل غاياته، وآخر ما تقع عليه العين، أو يقرع الآذان من كلامه (١١)، ويبقى صداه يتردد فيها، ويعلق بحواشي الذكر..

\* \* \*

ما سبق يتضح لنا أن ترتيب القرآن الكريم بكامله – ولله المثل الاعلى – جاء على ما يشبه المقدمة، والصلب، والخاتمة.. فكانت سورة (الفاتحة) كالمقدمة، لأنها اشتملت على كل مقاصد القرآن الكريم على سبيل الاجمال.. ثم كانت باقي السور بمثابة (الصلب) الذي فصل كل ما أجملته المقدمة.. وكان الجزء الأخير، وهو (جزء عم) بمثابة (الخاتمة)

<sup>(</sup>۱۷) نفس المصدر السابق جـ ٣٠ ص ٣٨٠١.

<sup>(</sup>۱۸) نفس المصدر السابق، جـ ۳۰ ص ۳۸۰۲.

<sup>(</sup>١٩) مجمد متولي الشعراوي محاضرة في جامعة الملك عبد العزيز بجبدة حول تفسير سورة النبأ.

التي جاءت شاملة لكل أصول الدين وقواعده وغاياته.. كان هذا عن القرآن الكريم كله، والذي اشتمل على مائة وأربعة عشرة سورة.. فهذا عن السورة الواحدة من تلك السور.. هذا ما نراه في الفصل التالي ان شاء الله..

\* \* \*

## الفصّ ل الشّاني

## المَوضُوع عَلَى ضَوء سُور مِنَ القُرآن

اقتضت حكمة الله الخبير البصير، أن يكون القرآن الكريم، قرتيب المصحف مشتملا على سور.. والسورة قطعة من القرآن الكريم، تشتمل، على آيات ولها أول وآخر.. وهي في اللغة مأخوذة من سورة الأسد، وسورة الشباب بمعنى القوة في كل، ولا شك أنها قوية في ذاتها، وأقوى من الآية. أو هي مأخوذة من السور، بمعنى الجاعة، لأنها تجمع بين آيات متعددة، ومعان كثيرة. أو هي مأخوذة من السور الحيط بالأبنية، لأنها تحيط بآياتها ومعانيها.. هذا اذا كانت بلا همز. فان كانت مهموزة، فهي من السؤر لما بقي من الشراب، ولا شك أنها بقية من القرآن. أو هي بمعنى الرفعة والمنزلة العالية، ولا شك أنها رفيعة القدر، كبيرة المقام (۱).

وتنقسم سور القرآن الكريم الى أربعة أقسام هي: الطوال، والمئين، والمثاني، والمفصل.. وأرجح الآراء فيها ما يلي:

(۱) الطوال: سبــــع سور هي: البقرة - آل عمران - النساء - المائدة - الأنعام - الأعراف - والسابعة قيل هي الأنفال وبراءة (التوبة) معا لعدم الفصل بينها بالبسملة. وقيل هي يونس.

(٢) المئون: هي التي تزيد آياتها على مائة، أو تقاربها.

<sup>(</sup>١) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم، مصدر سابق، ص٤٠ - ٤٠.

- (٣) المثاني: هي التي تليها في عدد الآيات، وسميت بذلك لأنها تثنى في القراءة، وتكرر أكثر من الطوال والمئين.
- (٤) المفصل: قيـــل من أول سورة (ق) وقيــل من أول (٤) المفصل (الحجرات) الى آخر القرآن. وسمي بالمفصل لكثرة الفصل بين سوره بالبسملة. وأقسامه ثلاثة: طواله، وأوساطه، وقصاره (٢).

والملاحظ أن سور القرآن على نوعين (٣):

- (أ) نوع يشتمل على غرض واحد، وان استتبع نظرات جانبية. وأغلب ذلك في المفصل.. وهذا النوع لا يدخل في اطار دراستنا هذه.
- (ب) نوع آخر لم يقتصر على غرض واحد، بل جمع أغراضا عديدة، وطرق موضوعات كثيرة، وان كان للجميع هدف واحد، ونهاية واحدة.. وهذا النوع هو الذي نستقي منه معالم دراستنا في هذا الفصل.

والواقع أن الانسان يدهش حينها يقرأ سورة في القرآن، أي سورة، يجد أنها أشبه بالحديقة الغناء – ولله المثل الأعلى – جمعت كل صنف ونوع، فيها من كل زهرة، ومن كل لون، ومن كل شكل. ثم تنظر اليها، فتجد فيها العجب. تجد التجانس، والتلاؤم، وتجد الألفة، والاخاء، فلا تنافر، ولا تباين، كقطعة الماس تعطيك كل لون من كل

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن (مناع القطان) مصدر سابق ص ١٤٥ - ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (محمد محمود حجازي) مصدر سابق ص ٤٢.

موضع، ولكن بلا تباين، ولا فساد، تلك حقيقة أصبحت كما يقولون بدهية (١٠).

فان كل سورة من سور القرآن الكريم، لها شخصيتها الخاصة، وملامحها المميزة، ومنهجها الخاص، وأسلوبها المعين، ولها موضوع رئيسي أو عدة موضوعات رئيسية، مشدودة الى محور خاص. ولها جو خاص يظلل موضوعاتها كلها، ويجعل سياقها يتناول هذه الموضوعات من جوانب معينة، تحقق التناسق بينها، وفق هذا الجو، ولها ايقاع موسيقي خاص، اذا تغير في ثنايا السياق، فانما يتغير لمناسبة موضوعية خاصة. وهذا طابع عام في سور القرآن الكريم جميعا، ولا يشذ عن هذه القاعدة طول السور(٥).

ان الشأن في سور القرآن - من هذه الوجهة - كالشأن في غاذج البشر، التي جعلها الله متميزة.. كلهم انسان، وكلهم له خصائص الانسانية، وكلهم له التكوين العضوي والوظيفي الانساني.. ولكنهم بعد ذلك غاذج منوعة أشد التنويع، غاذج فيها الأشباه القريبة الملامح، ومنها الأغيار التي لا نجمعها الا الخصائص الانسانية العامة (1).

اقرأ أي سورة من تلك السور التي تتناول أكثر من معنى واحد، وما أكثرها في القرآن الكريم، وتنقل بفكرتك معها مرحلة مرحلة. كيف بدئت؟ وكيف ختمت؟ وكيف تقابلت أوضاعها وتعادلت؟ وكيف تلاقت أركانها وتعانقت؟ وكيف ازدوجت مقدماتها بنتائجها، ووطأت أولاها لأخراها؟ فانك ستجدها بنية متاسكة، في غاية التضام

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق ص١١٣٠

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ١ ص ٢٧.

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر السابق جد ٨ ص ١٣٤٣.

والالتحام (٧). وكل منها لها مقدمة .. وصلب .. وخاتمة .. وهو الهدف من دراستنا في هذا الفصل ، بعد أن درسنا في الفصل السابق ، القرآن الكريم ككل ، ووجدنا أن نظام ترتيبه في المصحف جاء على شكل مقدمة .. وصلب .. وخاتمة ..

#### \* \* \*

ونقدم فيا يلي ثلاثة غاذج من سور القرآن (١ - الطوال ٢ - المئون ٣ - المثاني)، شاهدا على صحة ما ذكر من نظام الوحدات في السور، على كثرة أسباب اختلافها، وكيف جاءت سلسلة واحدة من الفكر، تتلاحق فيها الفصول والحلقات، ونسق واحد من البيان تتعانق فيه الجمل والكلمات (٨).

## سورة البقرة

وأول تلك النهاذج من قسم السور الطوال وهي سورة (البقرة) أطول سور القرآن الكريم كافة، وأكثرها جمعا للمعاني المختلفة، وقد اشتملت على (٢٨٦ آية)، وحوت فيما وصل الينا من أسباب نزولها، نيفا وغانين نجومها تسع سنين عددا(١).

<sup>(</sup>٧) عمد عبد الله دراز - النبأ العظيم/نظرات جديدة في القرآن - (الكويت الطبعة الخامسة ١٤٠٠هـ ١٤٠٠ م) ص ١٥٤ - ١٥٥ وجدير بالذكر أن القرآن الكريم في جل أمره، ما كان ينزل بهذه المعاني الختلفة جملة واحدة، بل كان يتنزل بها احادا مفرقة، على حسب الوقائع والدواعي المتجددة. وان هذا الانفصال الرماني بينها، والاختلاف الذاتي بين دواعيها، كان بطبيعته مستتبعا لانفصال الحديث عنها على ضرب من الاستقلال والاستئناف لا يدع بينها منزعا للتواصل والترابط. ومع ذلك جاءت متاسكة مترابطة قام التاسك والترابط، كل ذلك بغير تكلف ولا استعانة بأمر من خارج المعاني نفسها، وانما هو حسن السياق، ولطف التمهيد في مطلع كل عرص ومقطعة وأثنائه، يريك المنفصل متصلا، والختلف مؤتلفا، وهذا من الاعجاز القرآني.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر السابق ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٩) نفس المصدر السابق ونفس الصفحة.

ولقد أفاض الدكتور محمد عبد الله دراز، في كتابه (النبأ العظيم...) في الكلام عن هذه السورة، ونحن هنا نقدم خلاصة وافية لهذه الدراسة الجيدة لأهميتها وفائدتها العظيمة للدارسين (١٠٠)..

ان سورة (البقرة) على طولها، تتألف وحدتها من: مقدمة.. وصلب يشتمل على أربعة مقاصد.. وخاتمة.. على هذا الترتيب: -

فالمقدمة: في التعريف بشأن هذا القرآن، وبيان أن ما فيه من المداية قد بلغ حدا من الوضوح، لا يتردد فيه ذو قلب سلم، وانما يعرض عنه من لا قلب له، أو من كان في قلبه مرض.

والصلب: على أربعة مقاصد:

لقصد الأول: في دعوة الناس كافة الى اعتناق الاسلام.

★ المقصد الثاني: في دعوة أهل الكتاب، دعوة خاصة، الى
 ترك باطلهم، والدخول في هذا الدين الحق.

لقصد الثالث:
 ف عرض شرائع هذا الدين تفصيلا.

لقصد الرابع: ذكر الوازع والنازع الديني، الذي يبعث

<sup>(</sup>١٠) أنظر الكتاب من ص ١٦٣ حتى ص ٢٢١/ ويقول الدكتور دراز قبل الدحول في دراسته «واعلم انه ليس من همنا الآن أن نكشف لك عن جملة الوشائج اللفظية والمعنوية التي تربط أجزاء هذه السورة الكريمة بعضها ببعض، فتلك دراسة تفصيلية لها مجالها في كتب التفسير..... والها نريد أن نعرص عليك السورة عرضا واحدا، نرسم به خط سرها الى غايتها، ونبرز به وحدة نظامها المعنوي في جملتها، لكي ترى في ضوء هذا البيان كيف وقعت كل حلقة موقعها من تلك السلسلة العظمى... فلا يتقدم الناظر الى البحث في الصلات الموضعية بين جرء وجزء منه – وهي تلك الصلات المبثوثة في منافي الآبات ومطالعها ومقاطعها – الا بعد أن يحكم النظر في السورة كلها باحصاء أجزائها، وضبط مقاصدها، على وجه يكوب معوانا له على السير في تلك التفاصيل عن بينة » (أنظر ص ١٥٨ – ١٥٩ مى ذلك الكتاب).

على ملازمة تلك الشرائع، وينهى عن الخالفتها.

أما الخاتمة: فهي في التعريف بالذين استجابوا لهذه الدعوة الشاملة لتلك المقاصد، وبيان ما يرجى لهم في آجلهم وعاجلهم..

## أولا: المقدمة:

تشتمل مقدمة السورة على العشرين آية الأولى منها.. وقد بدئت السورة الكريمة بثلاثة أحرف مقطعة (ألم) لا عهد للعرب بتصدير الكلام بمثلها.. ومها يكن من أمر المعنى أو السر الذي قصد اليه بهذه الأحرف، فان تقديمها بين يدي الخطاب، مع غرابة نظمها، وموقعها، من شأنه أن يوقظ الأسماع، ويوجه القلوب لما يلي هذا الأسلوب الغريب(١١).

وألحقت بهذه الأحرف الثلاثة، جمل ثلاثة: أما أولاهن فاعلان للسامع أن ما سيتلى عليه الآن، هو خير كتاب أخرج للناس. وأما الأخريان، فيدعان هذا الحكم بالحجة والبرهان. فهذا القرآن هو الحق المحض، الذي لا باطل فيه، والمدى المبين، الذي يخرج الناس من الظلمات الى النور.

هكذا كان موقع هذه الجمل الثلاثة بعد تلك الأحرف الثلاثة، موقع التنويه بالمقصود، بعد التنبيه اليه.. وكذلك الصحفي عندما يبدأ موضوعه، عليه أن يجذب القراء ويشد انتباههم، باتخاذ الوسائل المشوقة التي تثير فيهم بواعث الاقبال على قراءة ما يكتبه وطلب الاستفادة منه.

<sup>(</sup>١١) أنظر ما سبق الحديث عنه في هذا الجال بموضعه بالفصل الثالث من الباب الثاني من هذا الكتاب.

وأول ما تتشوف اليه النفس بعد ساع هذا الوصف البليغ للقرآن وهدايته، هو تعريف الأثر الذي سيحدثه في الناس، ومقدار اجابتهم لدعوته، ولذلك انساق الحديث لبيان هذه الحقيقة العجيبة، وهي انقسام الناس في شأنه الى فئات ثلاث: فئة تومن به، لأنهم قوم حصلوا على فضيلة التقوى، بركنيها العلمي والعملي، لاستمساكهم بالهدى، ومآلهم الفوز والفلاح.. وأخرى كافرة، لأنهم مجردون من أساس التقوى وهو الايمان، ومصرون على ذلك اصرارا لا ينفع معه انذار، وذلك لعدم انتفاعهم بما وهبهم الله من وسائل العلم، وعاقبة أمرهم العذاب العظيم.. وثالثة مترددة حائرة، لا الى هؤلاء ولا الى هؤلاء، فهم يقولون بألسنتهم حائرة، لا الى هؤلاء ولا الى هؤلاء، فهم يقولون بألسنتهم أنهم مؤمنون، وليس في قلوبهم من الايمان شيء، بقصد الخادعة، ولمرض في قلوبهم، وجزاؤهم الضلال والخسران.

هنا تمت (المقدمة)، بعد أن وصف القرآن بما هو أهله، ووصف متبعيه ومخالفيه كلا بما يستحقه.. فما هو ذلك الحق الذي لا يتبعه الا مهتد فعلم، ولا يعرض عنه الا ضال خاسر؟ بل ما هو ذلك الحق الذي ضربت له الأمثال بالضياء الباهر والغيث الكثير؟.. لا شك أن هذا كله تشويق لسماع الحقائق التي يدعو القرآن الناس اليها.. فانظر على أي نحو ساق القرآن الكريم بيانها في صلب السورة..

## ثانيا:الصلب:

يشتمل صلب السورة الكريمة، كما سبق أن ذكرنا، على أربعة مقاصد تفصيلها على النحو التالي:

(\*) فالمقصد الأول منها يقع في الآيات من ٢١ حتى ٣٩، ونجد الآيات الخمس الأولى منها قد بدأت بدءا قويا، موجها الى الناس عامة، والعالم كلية بثلاثة مطالب:

١ - أن لا تعبدوا الا الله، ولا تشركوا به شيئًا.

٢ - أن آمنوا بكتابه الذي نزله على عباده.

٣ - أن اتقوا ألم عذابه، وابتغوا جزيل ثوابه.

هذه المطالب الثلاثة، هي الأركان الثلاثة للعقيدة الاسلامية، نراها قد بسطت مرتبة على ترتيبها الطبيعي، من المبدأ الى الواسطة، الى الغاية.. وفي الآيات الأربعة عشرة التالية للخمسة السابقة، عاد الكلام فيها الى المقصد الأول بأركانه الثلاثة، ولكن في ثوب جديد، ختمه بالكلام في شأن الخالفين تمهيدا للانتقال مرة أخرى الى نداء فريق منهم، ودعوتهم الى الاسلام، وهو المقصد الثاني من مقاصد السورة.

(\*) وقد جاء هذا المقصد الثاني في الآيات من ٤٠ حتى المتعدد وقد أفاضت تلك الآيات في الحديث عن أشد الناس عداوة للذين آمنوا، الذين كانوا يسكنون المدينة، وهم اليهود، ودعوتهم بعد دعوة الناس عامة.. وقد تبسط الحديث معهم تارة، وعنهم تارة أخرى، بألوان تختلف هجوما، ودفاعا، واستالة، واستطالة الى ما بعد نصف السورة.

بدأ الكلام معهم بآية فذة (الآية ٤٠) هي على قلة كلماتها، جامعة لأغراض الحديث كله: ففيها يناديهم بأحب أسمائهم، وأشرف أنسابهم، ويذكرهم بسابق نعمة الله عليهم

اجمالا، ويبني على ذلك دعوتهم الى الوفاء بعهدهم، ويرغبهم، ويرهبهم، ثم رجع الى هذه الأغراض يفصلها: فشرح العهد الذي طلب منهم الوفاء به في ست آيات فشرح العهد الذي طلب منهم الوفاء به في ست آيات (٤١ – ٤٦) وبين مقدار النعمة التي امتن بها عليهم في الآية (٤٧) ونداء المخافة التي خوفهم منها في آية أخرى (٤٨). ثم قسم الحديث الى أربعة أقسام: القسم الأول: يذكر فيه سالفة اليهود منذ بعث موسى عليه السلام (٤٩ – ٤٧) والقسم الثاني: يذكر فيه أحوال المعاصرين منهم للبعثة المحمدية (٧٥ – ١٣١) والقسم الثالث: يذكر فيه قدامى المسلمين منذ ابراهيم عليه السلام (١٣١ – ١٣٤) والقسم الرابع: يذكر فيه حاضر المسلمين وقت البعثة (١٣٥ – ١٦٢).

ثم جاء مدخل الى المقصد الثالث، في خمس عشرة آية (١٦٣ - ١٧٧) وتضمن ثلاث خطوات: الأولى تقرير وحدة الخالق المعبود. والثانية تقرير وحدة الأمر المطاع، والثالثة فهرس اجمالي للأوامر والطاعات المطلوبة.

(\*) أما المقصد الثالث من مقاصد السورة، فقد جاء في ست ومائة آية (١٧٨ – ٢٨٣) فبعد ارساء الأساس، تكون اقامة البنيان. وبعد الاطمئنان على سلامة الخارج، يجيء دور البنياء والانشاء من البداخيل. حيث تم (اصلاح العقيدة) التي هي روح الدين وجوهره، وبدأ (تفصيل الشريعة) التي هي مظهر الدين وهيكله.. وكانت العناية من قبل موجهة الى بيان (حقائق الايمان)، فتوجهت الآن الى بسط (شرائع الاسلام)..

وفي تلك الآيات رأينا فنا جديدا في المعاني، مهمته

رسم نظام العمل للمؤمنين، وتفصيل الواجب، والحرام، والحلال لهم في شتى مناحي الحياة في شأن الفرد، وفي شأن الأسرة، وفي شأن الأمة..

(\*) وجاء المقصد الرابع من مقاصد السورة في آية واحدة (٢٨٤) فقد انتهت مهمة الأحكام التفصيلية، عند الحد الذي أراد الله بيانه في هذه السورة وبها ختم الشطر الثاني من الحقيقة الدينية، وهو شطرها العلمي بعد أن أرسى شطرها الاعتقادي.. وهكذا تناول البيان حتى الآن، حقائق الايمان، وشرائع الاسلام.. وبقي بعدها (الاحسان) وهو ذروة الدين العليا، وكليته الكبرى، وهو كما فسره رسول الله عيالية أن تراقب الله في كل شأنك، وأن تستشعر مشاهدته لك في سرك واعلانك، وأن تستعد لحاسبته لك، حتى على ذات صدرك ودخيلة نفسك، وبيان ذلك في خاتمة السورة.

#### शीधी: । धिर्मेक:

ثم نصل الى خاتمة السورة الكريمة، وهي في آيتين اثنتين ( ٢٨٥ - ٢٨٦) فقد تناول البيان أركان الدين كلها، وألم بعناصره جميعها:الايمان، والاسلام، والاحسان.. ولم يبق بعد تمام الحديث الاطي صحيفة هذه السورة الكريمة، واعلان ختامها..

لنعد بذاكرتنا الى الآيات الخمس التي افتتحت بها سورة (البقرة) لنرى كيف تتجاوب تلك المقدمة، مع هذه الخاتمة، مُ كيف يتعانق الطرفان، ليلتحم من قوسيها، سور محكم

يحيط بهذه السورة، فاذا هي سورة حقا، أي بنية محبوكة مسورة.

لقد كان مطلع السورة وعدا كريا لمن يؤمن بها ويطيع أمرها، بأنهم أهل الهدي، وأهل الفلاح.. وهكذا جاء ختام السورة:

- (١) بلاغا عن نجاح دعوتها: ﴿آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه والمؤمنون.... وقالوا سمعنا وأطعنا﴾.
- (٢) وفاء بـوعـدها لكل نفس بذلت وسعها في اتباعها: ﴿ لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت﴾.
- (٣) فتحا لباب الأمل على مصراعيه، أمام هؤلاء المهتدين. فليبسطوا اذا أكفهم مبتهلين: ﴿ ربنا . . ربنا . . ربنا . . أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾ .

#### \* \* \*

## سورة المؤمنون

وهذا هو النموذج الثاني، وهو من قسم السور «المئين» التي تزيد على مائة آية وهي سورة «المؤمنون» أو هي سورة الايمان بكل قضاياه، ودلائله وصفاته، وهو موضوع السورة ومحورها الأصيل. وجو السورة كلها هو جو البيان والتقرير، وجو الجدل الهادىء، والمنطق الوجداني، واللمسات الموحية للفكر والضمير.. ويتكون نظم السورة وترتيب آياتها (١١٨ آية) من مقدمة.. وصلب يشتمل على ثلاثة أشواط.. وخاتمة.. (١٢)

<sup>(</sup>١٢) أنظر في ظلال القرآن جـ ١٨ ص ٢٤٥٧ - ٢٤٥٣ و ص ٢٤٨٢ - ٢٤٨٣.

- (١) المقدمة: تبدأ السورة في مطلعها أو مقدمتها، بتقرير الفلاح للمؤمنين ﴿قد أفلح المؤمنون﴾ . وتبين صفات المؤمنين هؤلاء الذين كتب لهم الفلاح، وتثني بدلائل الايان في الأنفس والآفاق.
- (۲) الصلب: ويمضي سياق السورة في صلبها على ثلاثة أشواط، حيث ينتقل الشوط الأول، من دلائل الايمان في الأنفس والآفاق، الى حقيقة الايمان التي توافق عليها الرسل دون استشناء ﴿ويا قوم اعبدوا الله ما لكم من اله غيره ﴾. قالها نوح عليه السلام، وقالها كل من جاء من الرسل الكرام، حتى انتهت الى محمد عليه الصلاة والسلام.

ويتحدث الشوط الثاني عن تفرق الناس بعد الرسل، وتنازعهم حول تلك الحقيقة الواحدة، التي جاءوا بها ﴿فتقطعوا أمرهم بينهم زبرا كل حزب بما لديهم فرحون﴾.

ويدعهم الشوط الثالث والأخير وشركهم، وزعمهم، ويتوجه بالخطاب الى رسول الله عَيْالِيَّة، أن يدفع السيئة بالتي هي أحسن.

(٣) الخاتمة: وتختم السورة، وتنتهي بتقرير القاعدة الأولى للايمان.. التوحيد.. واعلان الخسارة الكبيرة لمن يشركون بالله، في مقابل الفلاح في أول السورة للمؤمنين، وبالتوجه الى الله في طلب الرحمة والغفران، وهو أرحم الراحمين ﴿وقل رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ﴿ ويجيء هذا الختام نتيجة طبيعية منطقية، لكل محتويات السورة، حيث يلتقي مطلع السورة وختامها، في تقرير الفلاح للمؤمنين، والخسران للكافرين وفي تقرير صفة الخشوع في الصلاة في مطلعها، والتوجه الى الله بالخشوع في ختامها، فيتناسق المطلع والختام في ظلال الايمان.

## سورة النور

وأخيرا.. هذا هو النموذج الثالث، وهو من قسم السور (المثاني) التي تقل آياتها عن المائة وهي سورة (النور) التي جاء نظمها وترتيب آياتها (٦٤ آية) على أساس مقدمة.. وصلب.. وخاتمة.. والحور الذي تدور عليه السورة كلها هو محور التربية، التي تشتد في وسائلها الى درجة الحدود، وترق الى درجة اللمسات الوجدانية، الرقيقة التي تصل القلب بنور الله، وبآياته المبثوثة في تضاعيف الكون، وثنايا الحياة. والهدف واحد في الشدة واللين، وهو تربية الضائر، واستجاشة المشاعر، ورفع المقاييس الأخلاقية للحياة حتى تشف وترق، وتتصل بنور الله.. وتداخل الآداب النفسية الفردية، وآداب البيت والأسرة، وآداب الجاعة والقيادة، بوصفها نابعة كلها من معين واحد هو العقيدة في الله، متصلة كلها بنور أوحد هو نور الله. وهي في صميمها نور وشفافية، واشراق وطهارة.. تربية عناصرها من مصدر النور الأول في الساوات والأرض، نور الله الذي أشرقت به الظلمات في الساوات والأرض، والقلوب والنفوس والأرواح (١٣).

## (١) المقدمة:

ومقدمة هذه السورة تبدأ باعلان قوي حاسم، فريد في نوعه في القرآن الكريم كله، عن تقرير هذه السورة، وفرضها بكل ما فيها من حدود وتكاليف، ومن آداب وأخلاق ﴿سورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون﴾ فيدل هذا البدء الفريد، على مدى اهتام القرآن بالعنصر الأخلاقي في الحياة، ومدى عمق هذا العنصر وأصالته في العقيدة الاسلامية،

<sup>(</sup>١٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٨ ص ٢٤٨٦.

وفي فكرة الاسلام، وعن الحياة الانسانية (١٤).

(٢) الصلب:

بعد هذه المقدمة القوية الحاسمة، جرى سياق السورة حول محورها الأصيل في خمسة أشواط (١٠٠). حيث شرعت السورة في الشوط الأول (الآيات من ٢ حتى ٢٦) في بيان ما ذكر في الآيات، وبيان أحكامها، وأولها بيان حد الزنا، وتفظيع هذه الفعلة، وتقطيع ما بين الزناة والجهاعة المسلمة، فلا هي منهم، ولا هم منها. ثم بيان حد القذف، وعلة التشدد فيه، واستثناء الأزواج من هذا الحد مع التفريق بين الزوجين بالملاعنة. ثم حديث الافك وقصته. وينتهي هذا الشوط بتقرير مشاكلة الخبيثين للخبيثات، ومشاكلة الطيبين للطيبات. وبالعلاقة التي تربط بين هؤلاء وهؤلاء.

ويتناول الشوط الثاني، (من الآية ٢٧ حتى الآية ٣٤) وسائل الوقاية من الجرية، وتجنيب النفوس أسباب الاغراء والغواية. فيبدأ بآداب البيوت والاستئذان على أهلها، والأمر بغض البصر، والنهي عن ابداء الزينة للمحارم، والحض على انكاح الأيامي، والتحذير من دفع الفتيات الى البغاء.. وكلها أسباب وقائية لضانة الطهر والتعفف في عالم الضمير والشعور، ودفع المؤثرات التي تهيج الميول الحيوانية، وترهق أعصاب المتحرجين المتطهرين، وهم يقاومون عوامل الاغراء والغواية.

ويتوسط الشوط الثالث (من الآية ٣٥ حتى الآية ٤٥) مجموعة الآداب التي تتضمنها السورة، فيربطها بنور الله، ويتحدث عن

<sup>(</sup>١٤) نفس المصدر السابق، جـ ١٨ ص ٢٤٨٥ - ٢٤٨٦. [راجع تفصيل ذلك تحت عنوان (استهلال فريد) في موضعه بالفصل الثالث من الباب الثافي السابق.] ص ١٨٨٠.

<sup>(</sup>١٥) نفس المصدر السابق، جـ ١٨ ص ٢٤٨٦.

أطهر البيوت التي يعمرها، وهي التي تعمر بيوت الله. وفي الجانب المقابل الذين كفروا، وأعالهم كسراب من اللمعان الكاذب، أو كظلمات بعضها فوق بعض. ثم يكشف عن فيوض من نور الله في الآفاق: في تسبيح الخلائق كلها لله. وفي أزجاء السحاب. وفي تقليب الليل والنهار، وفي خلق كل دابة من ماء، ثم اختلاف أشكالها، ووظائفها، وأنواعها، وأجناسها مما هو معروض في صفحة اللكون للبصائر والأبصار.

ويتحدث الشوط الرابع (من الآية ٤٦ حتى الآية ٥٧) عن مجافاة المنافقين للأدب الواجب مع رسول الله عَلَيْكُم، في الطاعة، والتحاكم، ويصور أدب المؤمنين الخالص وطاعتهم، ويعدهم على هذا ،الاستخلاف في الأرض، والتمكين في الدين، والنصر على الكافرين.

ثم يعود الشوط الخامس (من الآية ٥٨ حتى الآية ٦٣) الى آداب الاستئذان والضيافة في محيط البيوت بين الأقارب، والأصدقاء، والى آداب الجهاعة المسلمة كلها كأسرة واحدة، مع رئيسها ومربيها رسول الله عليلية، وبذلك ينتهي صلب السورة، الذي قام ببيان ما ذكر من الآيات، وبيان أحكامها التي يجب التزامها، والعمل بها..

#### (٣) الحاتمة

وتتم السورة، وتختم بقوله تعالى: ﴿ أَلَا ان الله مَا فِي السَاوات والأَرض قد يعلم مَا أَنتم عليه ويوم يرجعون اليه فينبئهم بما عملوا، والله بكل شيء عليم ﴾ (الآية ٦٤).

وهذا أحسن ما يختم به هذه الأوامر، والتكاليف، فيبين في ختامها أنها صادرة من مالك الأمر كله، المتصرف في ملكوت

الساوات والأرض، العالم بواقع الناس، وما تنطوي عليه حناياهم، ورجعتهم اليه، وحسابهم على ما يعلمه من أمرهم، وهو بكل شيء عليم،

فهكذا بدأت هذه السورة الجليلة، بلفت انتباه المؤمنين الى أحكامها العظيمة، وضرورة التقيد بها، والعمل بموجبها، وهكذا اختتمت بتعليق القلوب والأبصار بالله، وتذكيرها بخشيته وتقواه.... فهذا هو الخارس لتلك الأوامر، والنواهي، وهذه الأخلاق والآداب، التي فرضها الله في هذه السورة، وجعل فيها صلاح نفوسنا ومجتمعنا (١٦).

\* \* \*

خلاصة ما سبق. فقد رأينا أن السورة القرآنية – مها طالت، وتعددتقضاياها وأغراضها – ذات شخصية متفردة، وذات ملامح متميزة، وذات منهج خاص ولها محورها الذي تشد اليه موضوعاتها جميعا وتدور حوله، ولها أيضا ترتيبها الخاص الذي يتألف من (مقدمة... وصلب... وخاتمة) مما يجعل الكلام يتعلق آخره بأوله، وأوله بآخره، في وحدة تامة كاملة، لا تباين فيها، ولا اختلاف ولا تنافر... وهذا طابع عام في سور القرآن جميعا، يستوي في ذلك السور من قسم المئين (التي تزيد آياتها على مائة أو تقاربها) أو السور من قسم المثاني (التي تلي القسم السابق في عدد الآيات أو تقل عن مائة).. وقد درسنا فيا سبق ثلاثة غاذج من السور تمثل هذه الأقسام الثلاثة.. يبقى بعد ذلك في هذا الباب

<sup>(</sup>١٦) في ظلال القرآن، المصدر السابق، جـ ١٨ ص ٢٤٨٧ و ص ٢٥٣٦، وكذلك منهج سورة النور في اصلاح النفس والمجتمع للدكتور كامل سلامة الدقس (جدة – الطبعة الثانية ١٩٧٦م) ص ٤١٧ – ٤١٩.

الثالث، (الخاص بالمعالم القرآنية للموضوع الصحفي) أن ندرس غاذج من القصص القرآنية .. وهذا هو موضوع الفصلين التاليين .

\* \*

\*

## الفصلاالشالث

# المُوضُوع عَلَى ضَوء قصص قرآنيَّة قصيرة ومُتوسِّطة

ان القصة في القرآن الكريم، ليست عملا فنيا مستقلا في موضوعه، وطريقة عرضه، وادارة حوادثه. انما هي وسيلة من وسائل القرآن الكريم الكثيرة، الى تحقيق هدفه الأصيل. فالقرآن الكريم كتاب دعوة دينية قبل كل شيء، والقصة احدى وسائله لابلاغ هذه الدعوة وتثبيتها. وقد خضعت القصة القرآنية في موضوعها، وفي طريقة عرضها، وادارة حوادثها، لمقتضى الأغراض الدينية، وظهرت آثار هذا الخضوع في سمات معينة.... ولكن هذا الخضوع الكامل للغرض الديني، ووفاءها بهذا الغرض تمام الوفاء، لم يمنع بروز الخصائص الفنية في عرضها حيث أن التعبير القرآني يؤليف بين الغرض البيال عرضه من الصور والمشاهد، بل انه يجعل الجال الفني أداة مقصودة للتأثير الوجداني، فيخاطب حاسة الوجدان الدينية بلغة الجال الفنية. اذ أن هذا الجال الفني يجعل ورودها الى النفس بلغة الجال الفنية. اذ أن هذا الجال الفني يجعل ورودها الى النفس أيسر، ووقعها في الوجدان أعمق ().

وبديهي أن القصص القرآني، اذ ينقل صورا من أحداث الماضي، فانه لا ينقل كل ما تلبس بها من قريب وبعيد، وانما يأخذ منها ما كان ذا دلالة واضحة عليها في الكشف عن الوجه المعبر منها عن الحدث، والمضمون الذي اشتمل عليه. فهذا القصص القرآني لم يكن تأريخا للحياة كلها وأحداثها، وانما يمسك من الأحداث والوقائع بما يراه مجليا

<sup>(</sup>١) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ١١٩ و ص ١٤٨.

عن عبرة، كاشفا عن عظة لتنتفع بها الدعوة الاسلامية، في مقام الدعوة الى الله والتعرف عليه. ويعنيه في الحدث الدلالة التي يدل عليها، والعظة التي تنكشف للناس منه (٢).

وهذا القصص القرآني، وان يكن ساوي المطلع، فهو بشري الصورة، انساني المنازع والعواطف، يتحدث عن الناس الى الناس، ويأخذ من الحياة للحياة .. يقرأه الناس ويسمعونه، فكأنما يقرأون أطواء نفوسهم، ويسمعون همس ضائرهم، ووسوسة خواطرهم. ومن هنا فهم يحيون معه، وينتفعون به (٣).

واذا تأملنا في الأسلوب الذي تقدم به القصص القرآنية ، وما له من تأثير نفسي وفني ، يتضح وجه تسميتها بالقصة ، استنادا الى مدلولها اللغوي ، باعتبار أن أصل الاشتقاق للفظ (قصة) يلتقي في المعنى مع المدلول الذي انبنى عليه أصل التسمية القرآنية ، وهو الاعلام بالنبأ(\*)

﴿ غَن نقص عليكِ نباً هم بالحق﴾ (سورة الكهف آية ١٣) أو تتبع الأثر وتقصيه ﴿ وقالت لأخته قصيه ﴾ (سورة القصص آية ١١) وأيضا اعتادا على ما في عرضها من طرق فنية (١٠).

واذا نظرنا الى الخصائص الفنية العامة التي تحقق الغرض الديني للقصة القرآنية، نجد أنها تتركز في ثلاثة أنواع: أولها: تنوع طريقة المغاجأة.. وثانيها: تنوع طريقة العرض.. وثالثها: تلك الفجوات التي بين أحداث القصة ليملأها الخيال. وهذه الطريقة متبعة في جميع

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم الخطيب - التفسير القرآني للقرآن (القاهرة - بدون تاريخ) الكتاب العاشر ص ١٠٤ و ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق ص ١١٠.

 <sup>(\*)</sup> راجع ما سبق حول (القصة والنبأ والخبر) في موضعه بالفصل الأول من الباب الأول.

<sup>(</sup>٤) سيكولوجية القصة في القرآن (التهامي نفرة) مصدر سابق ص ٨٥ – ٨٦.

القصص القرآني على وجه التقريب. وستتناول الدراسة نماذج من القصص القرآني في اطار تلك الأنواع..

\* \* \*

لقد رأينا في الفصلين السابقين، كيف اقتضت حكمة الله تعالى، أن يكون ترتيب سور المصحف بكامله، على ما يشبه: المقدمة (سورة الفاتحة).. والصلب (سور القرآن) والخاتمة (جزء عم).. ووجدنا هذا التقسيم أيضا في أغلب سور القرآن الكريم، التي جمعت بين آيات مختلفة النزول زمانا ومكانا، ولكن لأمر ما، وسر دقيق جمعت في سورة واحدة، تهدف الى غرض واحد، ولها مقدمة، وصلب، وخاتمة أيضا..

وها نحن في هذا الفصل، والذي يليه، نسير على نفس الدرب، لنقدم بعض نماذج القصص القرآنية، نثبت من خلال عرضها، أنها أيضا جاءت على نفس النسق القرآني الكريم، في ترتيب آياتها وتطورات أحداثها، على هيئة مقدمة وصلب، وخاتمة، بطريقة فنية فريدة رائعة، تستهدف شد القارىء، وجذبه وتشويقه الى قراءتها، لتحقيق هدف القرآن الكريم من الموعظة والاعتبار.. وسنقدم في هذا الفصل بعض النهاذج من القصص القرآنية القصيرة والمتوسطة فقط والتي تتوفر فيها الخصائص الفنية من تنوع طريقة المفاجأة، وتنوع طريقة العرض، وتتخلل أحداثها فجوات علاها الخيال، كها سبق أن أوضحنا.

\* \* \*

## موسى والعبد الصالح:

وفي اطار القسم الخاص بتنوع طريقة المفاجأة، ضمن الخصائص الفنية العامة التي تحقق الغرض الديني للقصة القرآنية، نقدم فيا يلي غوذجا يكتم فيه سر المفاجأة عن الشخص الرئيسي في القصة، وعن القراء، حتى يكشف لهم معا في آن واحد.. وهذا النموذج يتمثل في

قصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح العالم، في سورة الكهف (٥).. وتبدأ القصة بقوله تعالى: ﴿واذ قال موسى لفتاه لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقبا \* فلما بلغا مجمع بينهما نسيا حوتها فاتخذ سبيله في البحر سربا \* فلما جاوزا قال لفتاه آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصبا \* قال أرأيت اذ أوينا الى الصخرة فاني نسبت الحوت وما أنسانيه الا الشيطان أن أذكره واتخذ سبيله في البحر عجبا ﴾ (سورة الكهف الآيات ٢٠ – ٦٣).

هذه مقدمة تلك القصة.. ونفهم من سياق القصة فيا بعد، أنه كان يقصد لموسى عليه السلام هدف من رحلته هذه التي اعتزمها. وانه كان يقصد من ورائها أمرا، فهو يعلن تصميمه على بلوغ مجمع البحرين مها تكن المشقة، ومها يكن الزمن الذي ينفقه في الوصول. والأرجح أن الحوت كان مشويا، وأن احياءه واتخاذه سبيله في البحر سربا كان آية من آيات الله لموسى عليه السلام، يعرف بها موعده بدليل عجب فتاه من اتخاذه سبيله في البحر، ولو كان يعني أنه سقط منه فغاص في البحر، ما كان في هذا عجب. ويرجح هذا الوجه أن الرحلة كلها مفاجآت غيبية.. فهذه احداها (1).

وهنا تنتهي المقدمة، ثم نجد حلقة الوصل، التي تمهد للانتقال من المقدمة الى الصلب ﴿قال ذلك ما كنا نبغ فارتدا على آثارها قصصا \* فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا على فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا أتيناه وعلم فوجدا عبدا أتيناه وعلم فوجدا عبدا من عبادنا أتيناه وعلم فوجدا عبدا أتيناه وعلم فوجدا عبدا أتيناه وحمله وعلم فوجدا عبدا أتيناه وعلم فوجدا أتيناه وحمله وعلم فوجدا أتيناه وعلم فوجدا أتيناه

فقد أدرك موسى عليه السلام أنه جاوز الموعد الذي حدده ربه للقاء العبد الصالح. وأنه هنالك عند الصخرة، ثم عاد على أثره هو

<sup>(</sup>٥) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٢٢٧٨.

وفتاه، فوجداه، ويبدو أن ذلك اللقاء كان سر موسى عليه السلام وحده مع ربه، فلم يطلع عليه فتاه حتى لقياه. ومن ثم ينفرد موسى عليه السلام والعبد الصالح (۷)، في التفصيلات التالية للقصة والتي تمثل صلمها..

- (قال له موسى: هل أتبعك على أن تعلمن مما علمت رشدا؟).
- ﴿قال: انك لن تستطيع معي صبرا \* وكيف تصبر على مالم تحط به خبرا﴾
  - ﴿قال: ستجدني ان شاء الله صابرا ولا أعصى لك أمرا﴾
- ﴿قال: فان اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكرا﴾

(سورة الكهف الآيات ٦٦ - ٧٠)

وفي هذا الحوار الذي يبدأ به صلب القصة، يستفهم موسى عليه السلام، بالأدب اللائق بنبي، ويطلب العلم الراشد من العبد الصالح العالم، ويخشى العبد الصالح الذي أوتي العلم اللدني على موسى ألا يصبر على صحبته وتصرفاته. ويعزم موسى على الصبر والطاعة، ويستعين بالله ويقدم مشيئته، فيذكر الرجل له شروط صحبته قبل الرحلة. ويرضى موسى

| ب في صلب القصة. | أحداث تتوالج  | ا أمام ثلاثة | بنجد أنفسن |
|-----------------|---------------|--------------|------------|
| خرقها           | ا في السفينة  | حتی اذا رک   | ﴿ فانطلقا  |
| €               | ا غلاما فقتله | حتى اذا لقيا | ﴿ فانطلقا  |
| €               | ا أهل قرية    | حتى اذا أتـ  | ﴿ فانطلقا  |

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر السابق ونفس الصفحة.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر السابق ص ٢٢٧٩.

﴿قال: هذا فراق بيني وبينك سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبرا ﴾ (سورة الكهف الآيات ٧١ - ٧٨)

والى هنا.. كان موسى عليه السلام، ونحن الذين نتابع سياق القرآن، أمام مفاجآت متوالية لا نعلم لها سرا. وموقفنا منها كموقف موسى عليه السلام، لا نعرف من هو هذا الذي يتصرف تلك التصرفات العجيبة. فلم ينبئنا القرآن الكريم باسمه، تكملة للجو الغامض الذي يحيط بنا. وما قيمة اسمه؟ انما يراد به أن يمثل الحكمة الالهية العليا التي لا ترتب النتائج القريبة على المقدمات المنظورة، بل نهدف الى أغراض بعيدة لا تراها العين المحدودة. فعدم ذكر اسمه يتفق مع الشخصية المعنية التي يمثلها، وان القوى الغيبية لتتحكم في القصة منذ بدايتها.. كل الجو غامض مجهول، وكذلك اسم الرجل الغامض مجهول في السياق القرآني<sup>(۱)</sup>.

ثم نصل الى خاتمة القصة، حيث يأخذ السر في التجلي، فيعلمه موسى عليه السلام، ونعلمه نحن الذين نتابع سياق القرآن..

- ﴿ أَمَا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي البَحْرِ .......﴾
- ﴿وأما الغلام فكان أبواه مؤمنين .......
- ﴿وأما الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة ..........

(سورة الكهف الآيات ٧٩ - ٨٢)

وفي دهشة السر المكشوف، يختفي الرجل من السياق كها بدأ. لقد مضى في المجهول كها خرج من المجهول. فالقصة تمثل الحكمة الكبرى.

<sup>(</sup>٩) نفس المصدر السابق ص ٢٢٨١ وكذلك التصوير الفني في الفرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ١٥١ - ١٥٢.

وهذه الحكمة لا تكشف عن نفسها الا بقدار، ثم تبقى مغيبة في علم الله وراء الأستار (١٠٠).

\* \* \*

## أصحاب الكهف

تعرض قصة أصحاب الكهف، غوذجا للايمان في النفوس المؤمنة، كيف تطمئن به، وتؤثره على زينة الأرض ومتاعها، وتلجأ به الى الكهف حين يعز عليها أن تعيش به مع الناس، وكيف يرعى الله هذه النفوس المؤمنة، ويقيها الفتنة، ويشملها بالرحمة (١١١).

وهذه القصة تأتي في اطار القسم الخاص بتنوع طريقة العرض، ضمن الخصائص الفنية العامة التي تحقق الغرض الديني للقصة القرآنية.. والطريقة التي أتبعت في عرض هذه القصة من الناحية الفنية، هي طريقة التلخيص الاجمالي للقصة في المقدمة.. ثم الصلب الذي يشتمل على العرض التفصيلي لما أجملته المقدمة، مع وجود فجوات بين المشاهد والأحداث يعرف ما فيها من السياق.. وأخيرا الخاتمة التي جاءت على شكل تعقيب على القصة..

والقصة تبدأ بالمقدمة هكذا ﴿أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجبا \* اذ أوى الفتية الى الكهف فقالوا ربنا آتنا من لدنك رحمة وهيء لنا من أمرنا رشدا \* فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عددا \* ثم بعثناهم لنعلم أي الحزبين أحصى لما لبثوا أمدا ﴾.

ذلك تلخيص يجمل في المقدمة محتويات القصة، ويرسم خطوطها

<sup>(</sup>١٠) المصدران السابقان الأول ص ٢٢٨٢ والثاني ص ١٥٢.

<sup>(</sup>١١) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٥ ص ٢٢٦٠.

الرئيسية العريضة ، فنعرف أن أصحاب الكهف فتية مؤمنون - لا نعلم عددهم - آووا الى الكهف وناموا فيه سنين معدودة ، لا نعلم عددها .. ثم بعثوا من رقدتهم الطويلة . وكان هناك فريقان يتجادلون في شأنهم ليتبين أي الفريقين أدق احصاء (١٦) .

بعد هذه المقدمة التي اشتملت على التلخيص المشوق للقصة. ننتقل الى الصلب، حيث يأخذ السياق القرآني في تفصيل النقاط الرئيسية الأربعة التي اشتملت عليها المقدمة نقطة نقطة..

ونسير مع صلب القصة.. وكانت النقطة الأولى التي فصلها الصلب هي قوله تعالى: ﴿غن نقص عليك نبأهم بالحق انهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى \* وربطنا على قلوبهم اذ قاموا فقالوا ربنا رب الساوات والأرض لن ندعوا من دونه الها، لقد قلنا اذا شططا \* هؤلاء قومنا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين فمن أظلم بمن افترى على الله كذبا \* واذ اعتزلتموهم وما يعبدون الا الله فأووا الى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيء لكم من أمركم مرفقا \* .

(سورة الكهف الآيات ١٣ - ١٦)

بهذا بدأ صلب القصة في تفصيل النقطة الأولى التي أجملتها المقدمة؛ حيث نشهد أصحاب الكهف يتشاورون في أمرهم بعدما اهتدوا الى الله بين قوم مشركين، لكي يلجأوا الى الكهف حيث يستروحون رحمة الله. ويحسون هذه الرحمة ظليلة فسيحة ممتدة يشملهم بالرفق والرخاء. ثم يبدأ الصلب في تفصيل النقطة الثانية التي أجملتها المقدمة، حيث نجد الفتية وقد نفذوا ما استقر عليه رأيهم، فها هم أولاء في الكهف، وها

<sup>(</sup>١٢) نفس المصدر السابق ص ٢٢٦١.

هم أولاء نراهم رأى العين، فما يدع التعبير هنا شكا في أننا نراهم يقينا (١٣).

﴿وترى الشمس اذا طلعت تزاور عن كهفهم ذات اليمين واذا غربت تقرضهم ذات الشمال وهم في فجوة منه ذلك من آيات الله من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له وليا مرشدا \* وتحسبهم أيقاظا وهم رقود ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد لو اطلعت عليهم لوليت منهم فرارا ولملئت منهم رعبا﴾.

وهو مشهد تصويري عجيب، ينقل بالكلات هيئة الفتية في الكهف.... والشمس تطلع على الكهف فتميل عنه كأنها متعمدة. والشمس تغرب فتجاوزهم الى الشمال، وهم في فجوة منه، ثم يمضي السياق يكمل المشهد العجيب. وهم يتقلبون من جنب الى جنب في نومتهم الطويلة، فيحسبهم الرائي أيقاظا وهم رقود وكلبهم – على عادة الكلاب – باسط ذراعيه بالفناء قريبا من باب الكهف كأنه يحرسهم. وهم في هيئتهم هذه يثيرون الرعب في قلب من يطلع عليهم اذ يراهم نياما كالأيقاظ، يتقلبون، ولا يستيقظون. وذلك من تدبير الله كي لا يعبث بهم عابث، حتى يحين الوقت المعلوم (١٤).

وفجأة تدب فيهم الحياة.. وهذا هو الحدث الثالث، الذي أجملته المقدمة.. فلنقرأ: ﴿وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم قال قائل منهم كم لبثتم قالوا لبثنا يوما أو بعض يوم قالوا ربكم أعلم بما لبثتم فابعثوا أحدكم بورقكم هذه الى المدينة فلينظر أيها أزكى طعاما فليأتكم برزق منه وليتلطف ولا يشعرن بكم أحدا \* انهم ان يظهروا عليكم يرجموكم

<sup>(</sup>١٣) نفس المصدر السابق ص ٢٢٦٢ وكذلك النصوير الفني في القرآن (سيد قطب) ص ١٥٦ – ١٥٧.

<sup>(</sup>١٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٢٢٦٣.

أو يعيدوكم في ملتهم ولن تفلحوا اذا أبدا . (سورة الكهف الآيتان ١٩ - ٢٠)

ان السياق يحتفظ بالمفاجأة في عرض القضية فيعرض هذا الحدث، والفتية يستيقظون وهم لا يعرفون كم لبثوا منذ أن أدركهم النعاس. ويلتفت أحدهم الى الآخرين فيسأل: كم لبثم؟ كما يسأل من يستيقظ من نوم طويل ﴿قالوا: لبثنا يوما أو بعض يوم﴾.. ثم رأوا أن يتركوا هذه المسألة التي لا طائل وراء البحث فيها، ويدعوا أمرهم لله – شأن المؤمن في كل ما يعرض له مما يجهله – وأن يأخذوا في شأن عملي، فهم جائعون، ولديهم نقود فضية خرجوا بها من المدينة فيرسلوا أحدهم الى المدينة ليتخير لهم أطيب طعام، ويأتي لهم بشيء منه.. وهم يحذرون أن ينكشف أمرهم، ولذلك يوصون رسولهم أن يتلطف ولا يشعرن بهم أحدا، لئلا يعرف القوم مقرهم فيرجموهم أو يعيدوهم في ملتهم (٥٥).

﴿وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أن وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها اذ يتنازعون بينهم أمرهم فقالوا ابنوا عليهم بنيانا ربهم أعلم بهم قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا﴾.

(سورة الكهف آية ٢١)

<sup>(</sup>١٥) نفس المصدر السابق، ص ٢٢٦٣ - ٢٢٦٤.

<sup>(</sup>١٦) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ١٥٨.

ان العبرة في خاتمة هؤلاء الفتية هي دلالتها على البعث، بمثل واقعي قريب محسوس، يقرب الى الناس قضية البعث، فيعلموا أن وعد الله بالبعث حق، وأن الساعة لا ريب فيها.. وعلى هذا النحو بعث الله الفتية من نومهم، وأعثر قومهم عليهم (١٧).

ثم يجيء تعقيب على القصة، حيث نسمع الجدل حول أصحاب الكهف على عادة الناس، يتناقلون الروايات والأخبار، ويزيدون فيها، وينتصون، ويضيفون اليها من خيالهم جيلا بعد جيل، حتى تتضخم وتتحول وتكثر الأقاويل حول الخبر الواحد، أو الحادث الواحد كلا مرت القرون ﴿سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم ويقولون خمسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم قل ربي أعلم بعدتهم ما يعلمهم الا قليل فلا تمار فيهم الا مراء ظاهرا ولا تستفت فيهم منهم أحدا﴾.

فهذا الجدل حول عدد الفتية لا طائل وراءه، وانه ليستوي أن يكونوا ثلاثة أو خسة أو سبعة أو أكثر، وأمرهم موكول الى الله، وعلمهم عند الله.. لذلك يوجه القرآن الرسول يَلْكِيَّه، الى ترك الجدل في هذه القضية، والى عدم استفتاء أحد من المتجادلين في شأنهم تمشيا مع منهج الاسلام في صيانة الطاقة العقلية أن تتبدد في غير ما يفيد (١٨)..

والى هنا لم نكن نعلم كم لبث الفتية في الكهف فلنعرفه الآن على وجه اليقين ﴿ولبثوا في كهفهم ثلاثائة سنين وازدادوا تسعا﴾ (سورة الكهف آية ٢٥) فهذا هو فصل الخطاب.. وهكذا تنتهي القصة، تسبقها، وتتخللها، وتعقبها، تلك التوجيهات التي من أجلها يساق

<sup>(</sup>۱۷) في ظلال القرآن، مصدر سابني، جـ ٥ ص ٢٣٦٤.

<sup>(</sup>١٨) نفس المصدر السابق، ص ٢٣٦٤ - ٢٣٦٥.

القصص في القرآن، مع التناسق المطلق بين التوجيه الديني والعرض الفني في السياق (١١).

\* \* \*

### مريم عند مولد عيسى:

وهذا النموذج لقصة العذراء مريم البتول عند مولد عيسى عليه السلام.. وفي هذا النموذج تذكر القصة مباشرة، ويكون في مفاجآتها الخاصة منذ البداية، ما يغني عن المقدمة بالشكل المتعارف عليه، ويكفي لجذب القارىء، وشد انتباهه على امتداد القصة من أولها الى آخرها(٢٠).

ونقدم عرضا لهذه القصة نقتطفه مما كتبه (سيد قطب) في هذا الصدد (٢١). حيث تبدأ القصة مباشرة بقوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب مريم اذ انتبذت من أهلها مكانا شرقيا \* فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا اليها روحنا فتمثل لها بشرا سويا \* قالت اني أعوذ بالرحمن منك ان كنت تقيا ﴾.

فها هي ذي في خلوتها، مطمئنة الى انفرادها.. ثم اذا بها أمام الهزة الأولى، حيث تفاجأ مفاجأة عنيفة تنقل تصوراتها نقلة بعيدة.. انها انتفاضة العذراء المذعورة، يفجؤها رجل في خلوتها، فتلجأ الى استثارة التقوى في نفسه ﴿قال: انما أنا رسول ربك لأهب لك غلاما زكيا﴾ (سورة مريم آية ١٩) وهي هذه الهزة الثانية أو المفاجأة الثانية في القصة، وليتمثل الخيال مرة أخرى مقدار الفزع والخجل، وهذا الرجل

<sup>(</sup>١٩) نفس المصدر السابق ص ٢٢٦٦.

<sup>(</sup>٢٠) التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢١) نفس المصدر السابق ص١٦٠ - ١٦٣.

الغريب - الذي لم تثق بعد بأنه رسول ربها، فقد تكون حيلة فاتك يستغل طيبتها - يصارحها بما يخدش سمع الفتاة الخجول، وهو أنه يريد أن يهب لها غلاما، وهما في خلوة وحدهما.

ثم تدركها شجاعة الأنثى تدافع عن عرضها: ﴿قالت: أنى يكون لي غلام ولم يسسني بشر ولم أك بغيا؟ ﴾ (سورة مريم آية ٢٠) هكذا في صراحة وبالألفاظ المكشوفة فهي والرجل في خلوة، والغرض من مباغتته لها، قد صار مكشوفا، فها تعرف هي بعد كيف يهب لها غلاما.. فالحياء اذا ليس يجدي، والصراحة هنا أولى.

﴿ قال: كذلك قال ربك: هو على هين ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكان أمرا مقضيا ﴾.

هنا نجد فجوة فنية كبيرة من فجوات القصة، تترك للخيال يتصورها.. ثم تمضي القصة في طريقها، لتأتي الهزة الثالثة، حيث نرى هذه العذراء المسكينة في موقف آخر أشد هولا: ﴿فحملته فانتبذت به مكانا قصيا \* فأجاءها الخاض الى جذع النخلة قالت: يا ليتني مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا (سورة مريم الآيتان ٢٢ - ٣٣).

فلئن كانت في الموقف الأول تواجه الحصانة. والتربية، والأخلاق بينها وبين نفسها، فهي هنا وشيكة أن تواجه المجتمع بالفضيحة. ثم هي تواجه آلاما جسدية بجانب الآلام النفسية، وهي وحيدة فريدة، تعاني حيرة العذراء في أول مخاض، ولا علم لها بشيء، ولا معين لها في شيء... اننا نكاد نرى ملامحها ونحس اضطراب خواطرها، ونلمس مواقع الألم فيها..

﴿ فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك تحتك سريا \* وهزي اليك مجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا \* فكلي واشربي وقري عينا

فاما ترين من البشر أحدا فقولي اني نذرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم انسيا﴾ انسيا﴾

وهذه هي الهزة الرابعة. والمفاجأة العظمى طفل ولد اللحظة يناديها من تحتها، ويمهد لها مصاعبها، ويهيء لها طعامها.. ونحسبها قد دهشت طويلا وبهتت طويلا، قبل أن تمد يدها إلى جذع النخلة تهزه ليساقط عليها رطبا جنيا.. ولكن هنا فجوة تترك للخيال أن يقيم عندها قنطرة ويعبرها. فلتطمئن الآن مريم ولتنقل الهزات النفسية الى سواها ﴿فأتت به قومها تحمله قالوا: يا مريم لقد جئت شيئا فريا \* يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوء وما كانت أمك بغيا﴾.

(سورة مريم الآيتان ٢٧ - ٢٨)

ان الهزة لتطلق ألسنتهم بالسخرية والتهكم على (أخت هارون) وفي تذكيرها بهذه الأخوة ما فيه من مفارقة. فهذه حادثة في هذا البيت لا سابقة لها.

﴿ فأشارت اليه قالوا: كيف نكلم من كان في المهد صبيا ﴾ (سورة مريم آية ٢٩)

ويبدو أنها كانت مطمئنة لتكرار المعجزة هنا. أما هم فكان العجب يساورهم، والسخرية تجيش بها نفوسهم، وهم يرون عذراء تواجههم بطفل ثم تتبجح فتشير اليهم ليسألوه عن سرها.

ولكن ها هي ذي المعجزة المرتقبة ﴿قال: اني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا \* وجعلني مباركا أين ما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا \* وبرا بوالدتي ولم يجعلني جبارا شقيا \* والسلام علي يوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حيا ﴾.

(سورة مريم الآيات ٣٠ - ٣٣)

وفي هذه اللحظة تنتهي القصة، ونسمع في لهجة التقرير، وفي أنسب

فرصة للاقناع والاقتناع ﴿ذلك عيسى بن مريم قول الحق الذي فيه يترون \* ما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه اذا قضى أمرا فاغا يقول له كن فيكون \* وإن الله ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ﴾. (سورة مريم الآيات ٣٤ - ٣٦)

لقد برز الغرض الديني هنا، وبرزت مشاهد القصة، وبرزت معا قوة العواطف والانفعالات وهي شتى. وهذا اللون هو الذي يطبعها ويغلب فيها على الألوان الأخرى.

#### \* \* \*

## بقرة بني اسرائيل:

وفي اطار تنوع طريقة العرض، وجمال الأداء الفني في عرض القصة، بدءا ونهاية، وتناسقا مع السياق، فهذا نموذج لقصة قرآنية قصيرة بدأها الله سبحانه بذكر الشطر الثاني، مع تأخير الشطر الأول، ليكون في ذلك تشويق لمعرفة مبدأ القصة، حتى تتحرك العواطف متشتد الاثارة، وتتشوق النفوس للتعرف على نقطة الانطلاق، وبدء المطاف في القصة، فيسير القارىء أو السامع مع القصة في شوق ورغبة وتطلع بعد أن يحضر الذهن، ويتركز ويشتد اتجاهه لتعرف الأمر واستطلاع جوانبه (٢٢).

هذه القصة، هي قصة بقرة بني اسرائيل.. نبدؤها فاذا نحن أمام مجهول لا نعرف ما وراءه.. ﴿ واذ قال موسى لقومه ان الله يأمركم أن تذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزوا قال أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين \* قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي قال انه يقول انها بقرة لا فارض

<sup>(</sup>۲۲) بحوث في قصص القرآن، (السيد عبد الحافظ عبد ربه) مصدر سابق ص ٦١ - ٢٠.

ولا بكر عوان بين ذلك فافعلوا ما تؤمرون \* قالوا أدع لنا ربك يبين لنا ما لونها قال انه يقول انها بقرة صفراء فاقع لونها تسر الناظرين \* قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي ان البقر تشابه علينا وانا ان شاء الله لمهتدون \* قال انه يقول انها بقرة لا ذلول تثير الأرض ولا تسقي الحرث مسلمة لا شية فيها قالوا الآن جئت بالحق فذبحوها وما كادوا يفعلون \* .

فنحن لا نعرف من مبدأ عرض القصة، لماذا يأمر الله بني اسرائيل أن يذبحوا بقرة، كما أن بني اسرائيل اذ ذاك لم يعرفوا. وفي هذا اختبار لمدى الطاعة والاستجابة والتسليم.. ونتابع الحوار في عرض القصة بين موسى عليه السلام وقومه، فلا نرى الحوار ينقطع ليثبت ما دار بين موسى عليه السلام وربه، على حين أنهم كانوا في كل مرة يطلبون منه أن يسأل ربه، فكان يسأله ثم يعود اليهم بالجواب.. ولكن سياق القصة لا يقول انه سأل ربه، ولا ان ربه أجابه.. ان هذا السكوت هو اللائق بعظمة الله، التي لا يجوز أن تكون في طريق اللجاجة التي يزاولها بنو اسرائيل (٢٢).. فمن وجوه الاعتبار في هذه اللجاجة التي يزاولها بنو اسرائيل (٢٠١).. فمن وجوه الاعتبار في هذه القصة، أن التنطع في الدين، والاحفاء في السؤال، نما يقتضي التشديد في الأحكام. فمن شدد شدد عليه، ولذلك نهى الله تعالى هذه الأمة عن كثرة السؤال (٢٠٠).

عندئذ، وبعد تنفيذ الأمر، والنهوض بالتكليف، نعود لمبدأ القصة. حيث كشف الله لهم عن الغاية من الأمر والتكليف، الذي جاء في شطرها الثاني ﴿واذ قتلتم نفساً فادارأتم فيها والله مخرج ما كنتم

<sup>(</sup>۲۳) في ظلال القران، مصدر سابق، جـ١ ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢٤) تمسير المنار، مصدر سابق، جـ ١ ص ٢٨٦.

تكتمون  $\star$  فقلنا اضربوه ببعضها كذلك يجيي الله الموتى ويريكم آياته لعلكم تعقلون  $\star$  . (سورة البقرة الآيتان  $\star$   $\star$  ).

وهنا نصل الى جانب دلالة القصة على قدرة الخالق، وحقيقة البعث، وطبيعة الموت والحياة.. لقد كشف الله لقوم موسى عن الحكمة من ذبح البقرة وكانوا قد قتلوا نفسا منهم، ثم جعل كل فريق يدرأ عن نفسه التهمة ويلحقها بسواه. ولم يكن هناك شاهد فأراد الله أن يظهر الحق على لسان القتيل ذاته.. وكان ذبح البقرة وسيلة الى احيائه، وذلك بضربه ببعض من تلك البقرة الذبيح.. وهكذا كان.. فعادت اليه الحياة، ليخبر بنفسه عن قاتله، ولتجلوا الريب والشكوك التي أحاطت عقتله، وليحق الحق ويبطل الباطل بأدق البراهين (٢٥).

\* \* \*

### قصة نوح عليه السلام:

وهذا غوذج لقصة قرآنية أخرى، تشتمل مقدمتها على النهاية، التي ستنتهي اليها القصة، والنتيجة التي أدت اليها تطورات الأحداث المتتالية، التي وردت في السياق.. هذه القصة هي جانب من قصة نوح عليه السلام كما وردت في سورة (هود).

وتبدأ مقدمة تلك القصة بقوله تعالى: ﴿وأوحي الى نوح أنه لن يؤمن من قومك الا من قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون \* واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ولا تخاطبني في الذين ظلموا انهم مغرقون﴾. (سورة هود الآيتان ٣٦ – ٣٧)

تلك كانت المقدمة، وهي مقدمة شاملة، تلخص الموضوع، وتقدم خلاصته، حيث تتضمن تلقي نوح وحي ربه وأمره، بأن القلوب

<sup>(</sup>٢٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ١ ص ٧٩٠

المستعدة للايمان قد آمنت، أما البقية فليس فيها استعداد ولا اتجاه للايمان. فلم يبق مجال للمضي في دعوة لا تفيد، فلا تبتس ولا تقلق، ولا تهتم بهذا الذي كان منهم، ودع أمرهم فقد سبق فيهم القضاء بأنهم مغرقون.

وبعد هذه المقدمة التي لخصت القصة ، وجاءت بنهايتها وخاتمتها منذ اللحظات الأولى في بدايتها ، ننتقل الى صلب الموضوع ، الذي يشتمل على تفاصيل ما ورد ملخصا في المقدمة .. حيث تتوالى الأحداث في سرعة خاطفة . وتبدأ بمشهد نوح عليه السلام يصنع الفلك التي أمره الله تعالى بصنعها ، وقد اعتزل القوم وترك دعوتهم وجدالهم : ﴿ويصنع الفلك وكلها مر عليه ملاً من قومه سخروا منه قال ان تسخروا منا فانا نسخر منكم كها تسخرون \* فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يجزيه ويحل عليه عذاب مقي . (سورة هود الآيتان ٣٨ – ٣٩)

والتعبير بالمضارع، فعل الحاضر، هو الذي يعطي الحدث حيويته وجدته، فنحن نراه ماثلا لخيالنا من وراء هذا التعبير ﴿ويصنع الفلك﴾ وترى الجهاعات من قومه المتكبرين يمرون به فيسخرون من الرجل الذي كان يقول لهم إنه رسول ويدعوهم، ويجادلهم فيطيل جدالهم، ثم اذا هو ينقلب نجارا يصنع مركبا. انهم يسخرون الأنهم لا يرون الا ظاهر الأمر، ولا يعلمون ما وراءه من وحي وأمر.. فأما نوح فهو واثق عارف وهو يخبرهم في اعتزاز وثقة وطأنينة واستعلاء. انه يبادلهم سخرية بسخرية، لأنه يعلم يوم ينكشف المستور أنهم هم الذين سيأتيهم العذاب المقيم (٢٦).

ثم يأتي حدث التعبئة عندما حلت اللحظة المرتقبة.. ﴿حتى اذا جاء

<sup>(</sup>٢٦) نفس المصدر السابق جـ ١٢ ص١٨٧٧.

أمرنا وفار التنور قلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك الا من سبق عليه القول ومن آمن وما آمن معه الا قليل \* وقال اركبوا فيها بسم الله مجريها ومرساها ان ربي لغفور رحيه.

(سورة هود الآيتان ٤٠ - ٤١)

وكأن نظام العملية كان يقتضي أن يؤمر نوح بمراحلها واحدة واحدة في حينها، فينفذ الأمر، ويحمل في السفينة من كل نوع من الأحياء زوجين اثنين ذكر وأنثى، ويحمل فيها أيضا أهل بيته الا من سبق عليه القول فصار في عداد الكفار المغرقين، ويحمل فيها كذلك من آمن معه من قومه وقال نوح اركبوا فيها باسم الله مجراها ومرساها، وهذه بشارة لهم مجفظها ورعايتها من الله.

ثم يأتي الحدث الهائل المرهوب، حدث الطوفان ﴿وهي تجري بهم في موج كالجبال ونادى نوح ابنه وكان في معزل يا بني اركب معنا ولا تكن مع الكافرين \* قال سآوي الى جبل يعصمني من الماء قال لا عاصم اليوم من أمر الله الا من رحم وحال بينها الموج فكان من المغرقين﴾.

وفي هذه اللحظة الرهيبة الحاسمة، يبصر نوح أحد أبنائه في معزل عنهم، وتستيقظ في كيانه الأبوة الملهوفة، ويروح يهتف بالولد الشارد في الكن البنوة العاقة لا في الركب معنا ولا تكن مع الكافرين ولكن البنوة العاقة لا تحفل بالأبوة الملهوفة، فلا تقدر مدى الهول الشامل في قال سآوي الى جبل يعصمني من الماء ويرد عليه نوح المدرك لحقيقة الهول، أن لا شيء في الوجود يعصم أحدا من أمر الله اذا نزل، وفي لحظة تتغير صفحة المشهد، ويبتلع الموج الغامر كل شيء، وكان الابن من المغرقين مع الكافرين (٢٠).

<sup>(</sup>۲۷) عمل المصدر السابق من ۱۸۷۸.

وهنا نصل الى الخاتمة التي ورد ذكرها في التلخيص الشامل بالمقدمة.. ﴿وقيل يا أرض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي وغيض الماء وقضي الأمر واستوت على الجودي وقيل بعدا للقوم الظالمين﴾. (سورة هود آية ٤٤)

ويوجه الخطاب الى الأرض والى الساء بصيغة العاقل، فتستجيب كلتاها للأمر الفاصل فتبلع الأرض الماء، وتكف الساء عن المطر، ونفذ القضاء، ورست السفينة على جبل الجودي ﴿وقيل بعداً للقوم الظالمين﴾ وهي جملة مختصرة، حاسمة، معبرة عن جوها أعمق تعبير وكانت خاتمة المطاف: النجاة والبشرى لنوح عليه السلام ولمن آمن معه، والهلاك والعذاب الألم لمن كفر.. ذات البشرى، وذات الوعيد اللذان جاءا في مقدمة القصة، ترجمها الواقع المشهود (٢٨).

\* \* \*

ويطول بنا المقام، لو ذهبنا نعرض غاذج من قصص القرآن القصيرة والمتوسطة، في مجال هذه الدراسة. ولذلك نكف عن الاسترسال ففي تلك النهاذج التي قدمناها ما يكفي ويفيض لمن يريد الاسترساد بها والتعلم منها في كتابة الموضوعات الصحفية.. وقد رأيناها جميعا تسير في نسق ترتيب آيات القصة على أساس (المقدمة .. والصلب.. والخاتمة) مع خضوعها الكامل في موضوعها وطريقة عرضها وادارة حوادثها لمقتضى الأغراض الدينية، الى جانب بروز الخصائص وادارة حوادثها لمقتضى الأغراض الدينية، الى جانب بروز الخصائص الفنية في عرضها، بهدف تيسير ورودها الى النفس، وتعميق وقعها في الوجدان. فالقصة في القرآن – كها قلنا – انها هي وسيلة من وسائله الكثيرة لتحقيق هدفه الأصيل، باعتباره كتاب دعوة دينية، والقصة احدى وسائله لابلاغ هذه الدعوة وتثبيتها..

<sup>(</sup>٢٨) نفس المصدر السابق من ١٨٧٩ – ١٨٨٠.

وبعد أن تناولنا غاذج من القصص القصيرة والمتوسطة في القرآن الكريم . . يبقى أن نتناول القصص القرآني الطويلة . . وهذا موضوع الفصل التالي .

## الفَصَ ل السَّرابع

# الموض على ضوء قصص قرآنية طويلة

هذا الفصل يعتبر امتداداً طبيعيا، واستكمالا للدراسة التي بدأناها في الفصل السابق مباشرة، الذي قدمنا فيه غاذج من القصص القرآنية القصبرة والمتوسطة. أما القصص الطويلة فقد آثرنا أن نفردها بهذا الفصل، لأن دراستها ستطول بعض الشيء عن مثيلتها السابقة.. ولقد رأينا فيا سبق أن القصة احدى وسائل القرآن الكريم الكثيرة لإبلاغ الدعوة الدينية وتثبيتها. ولم يمنع خضوع القصة القرآنية الكامل في موضوعها وطريقة عرضها للغرض الديني، من بروز الخصائص الفنية في عرضها، ليكون وقعها في الوجدان أعمق، وورودها الى النفس أيسر.

وان كانت القصص القصيرة والمتوسطة التي قدمنا لها نماذج من قبل، قد جاءت على نسق القرآن في ترتيب أحداثها وتطوراتها، على هيئة مقدمة.. وصلب. وخاتمة.. بطريقة فنية رائعة، لتشويق القارىء وجذبه الى القراءة في يسر وسهولة وفهم.. فان القصص القرآنية الطويلة أيضا جاءت على نفس النسق، ولم يحل دون ذلك، أو يحل به طول القصة وكثرة أحداثها وتطوراتها..

وتأكيدا لذلك، وتطبيقا له، نقدم في هذه الدراسة غوذجين لقصتين طويلتين، تعتبران خير مثال للفكرة التي نحاول أن نبلورها من خلال هذا الباب الثالث كله.. والقصة الأولى هي (قصة يوسف عليه السلام) التي وردت في سورة يوسف. والقصة الثانية هي (قصة موسى عليه السلام) التي وردت في سورة القصص..

## أولا: قصة يوسف عليه السلام

#### تهيد:

قبل أن نلتقي مع قصة يوسف عليه السلام، ونبدأ المسيرة مع أحداثها، ومراحل تطوراتها، من المفيد أن نلقي بعض الأضواء على عدة أمور هامة، وذلك مما يعين على مزيد من الفهم لتلك القصة، والوصول الى الكثير من الحقائق الفنية المودعة فيها..

(★) فان هذه القصة هي أطول قصة في القرآن الكريم، وقد انفردت بسورة كاملة من طوال السور سميت باسم (يوسف) الذي تدور حوله معظم أحداث تلك القصة وتتعلق به.. وهذا ما لم يكن لأية قصة أخرى من قصص الأنبياء والرسل عليهم السلام.. كها جاءت تلك القصة في معرض واحد من القرآن الكريم، وفي تمان وتسعين آية، ابتداء من الآية الرابعة من السورة الى الآية الواحدة بعد المائة وهذه ظاهرة لم تكن في قصة نبي من الأنبياء، حيث تتعدد المعارض، وتتنوع المشاهد في كل قصة، فتجيء القصة في أكثر من سورة، أو في مواضع متباعدة من السورة، حتى لقد تجيء بعض القصص في أكثر من مائة موضع في القرآن الكريم، كقصة موسى عليه السلام، التي عد العلهء ذكرها في مائة وعشرين موضعا.. وهذا العرض المتد الجامع لقصة يوسف عليه السلام، يلفتنا الى ذلك الاعجاز القرآني، الذي يستولي على قارىء القصة، أو المستمع اليها من يقظة الوجدان، وتشوقه على امتداد العرض، وتعدد الأحداث، دون أن يفقد الشعور يقظته.. ودون أن يفتد المتعور يقظته.. ودون أن

(\*) هذا الطابع الخاص لقصة يوسف عليه السلام يتناسب مع طبيعة

<sup>(</sup>۱) الفصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ۳۹٦ - ۳۹۰.

القصة، ويؤديها أداء كاملا. ذلك أنها تبدأ برؤيا يوسف عليه السلام، وتنتهي بتأويلها بحيث لا يناسبها أن تكون حلقة منها، أو جملة حلقات، في سورة وتكون بقيتها في سورة أخرى. وهذا الطابع كفل لتلك القصة الأداء الكامل من جميع الوجوه فوق تحقيقه للهدف الأصيل الذي من أجله سيقت القصة، والتعقيبات التي تلتها(٢).

(\*) كذلك جاء في قصة يوسف عليه السلام، تصوير لشتى العواطف البشرية، والنوازع الانسانية، حيث صورت تصويرا رائعا أحلام الشباب، ونظام الأسرة، وعلاقة الأخ بأخوته، وطبيعة المرأة، وأخلاق اللبوك والأمراء والحكام، وسمو طبائع الأنبياء. كما أن فيها دروسا نفسية تعالج كثيرا مما نعانيه اليوم في حياتنا الخلقية، والاجتاعية من المشكلات والصعاب.. وجمعت أيضا الكثير من العظات، والعجائب، والتطورات، ونصب الأحابيل، والحب والعفة، والاسترقاق والملك، والذل والعز، والتلاقي والفراق، والرحلات والانتصارات، والمقدمات والنتائج، والصبر والفرج، والفوائد النافعة في الدين والدنيا، كسير الملوك والمهاليك، وحسن السياسة وتدبير الملك، واقامة العدل ونظام الدولة، والصبر على الأذى والعفو عن المجرمين ".

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٢ ص ١٩٥١٠

<sup>(</sup>٣) عبد الله العلمي - مؤتمر تفسير سورة يوسف عليه السلام (بيروت - الطبعة النانية المروت - الطبعة النانية الأول ص ٨ - ٩٠

أعهال رؤساء الأسباط من أخيهم يوسف، فأنزل عليه وهو بمكة هذه السورة كاملة مرة واحدة، ليحيط علمه بما سيقع له من قريش ليكون على حذر<sup>(1)</sup>.

(\*) وتعرض القصة شخصية يوسف عليه السلام – وهي الشخصية الرئيسية فيها – عرضا كاملا في كل مجالات حياتها. وتعرض أنواع الابتلاءات التي تعرضت لها، وهي ابتلاءات متنوعة في طبيعتها واتجاهاتها: ابتلاءات الشدة والرخاء والفتنة بالشهوة والسلطان، والفتنة بالانفعالات والمشاعر البشرية في شتى المواقف، ويخرج العبد الصالح من هذه الابتلاءات والفتن كلها، نقيا، خالصا، متجردا في وقفته الأخيرة، متجها الى ربه بالدعاء الخاشع.. والى جانبه تعرض الشخصيات الحيطة بدرجات متفاوتة التركيز، وفي مساحات متناسبة من رقعة العرض، على أبعاد متفاوتة من مركز الرؤية، وفي أوضاع خاصة من الأضواء والظلال (٥).

(\*) وفي هذه القصة - كه هو الشأن في معظم القصص القرآفي - يتجلى سلطان القدر، حيث تجري مجرى يرى الناس منه ما يكرهون أو يجبون، وفق ما يحسبون ويقدرون، ثم تجىء الخاتمة على غير ما حسبوا

نص الصدر السابق ص ٣٣ وكذلك في ظلال الفرآن، مصدر سابق ج ١٦ ص ١٩٤٩ «كذلك فقد علم الله أن السي سينتقل من مكة الى المدينة ويتخذها مهجرا له طيلة بقية عمره، وبالتالي سيجاور اليهود الذين فبها، ويكوب بينه وبينهم احتكاك، فأراد الله أن بوقفه على طباع أسلافهم الأقدمين، ليعرف طبائع التأخرين لأبهم سلائلهم ويمثلونهم، ودم هؤلاء من دم أولئك. كما أراد الله أن يعلمه أن أكثرية اليهود ظلمة، مكرة، ليسوا بأصحاب وفاء في العهود، وليس عندهم شرف في الوعود، بل هم أهل عدر وخيانه، ولا يصلح معهم الا كمثل ما عمل معهم أخوهم بوسف. لا ببقيد معهم بنيء الا حسب ما تقتضيه المصلحة، ويستدعيه الرأي».

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٢ ص ١٩٥١ - ١٩٥٢.

وقدروا.. كذلك تتحرك الأحداث في القصة حركة مسايرة لحركة الزمن، حيث ينمو الحدث نموا طبيعيا، مع سير الأيام والليالي، كها ينمو الكائن الحي، ويتطور مع مسيرة الزمن. فالصغير يكبر، والكبير يشيخ ويهرم، والعواطف الشابة الحارة الثائرة تبرد وتهدأ. وهكذا تظهر (بصات) الزمن على وجوه الناس، وعقولهم، وقلويهم، كلها خطا بهم الزمن خطوة الى الأمام (١).

\* \* \*

وحسبنا هذا التمهيد.. ثم نلتقي مع السياق القرآني، ونسير مع أحداث القصة من أولها الى آخرها، نستوحي ما فيها من معالم فنية بديعة، رائعة، فريدة من نوعها – ولله المثل الأعلى – لكي يسترشد بها الصحفي ويستهدي عندما يريد كتابة موضوعاته الصحفية، حتى تأتي مادته بناءة، ذات صلة وثيقة باهتامات القراء وحاجاتهم.. كما تأتي جذابة، شيقة، سهلة الفهم والاستيعاب، ينتقل القارىء على امتدادها من جزء الى جزء في سلاسة ويسر.. ونبدأ من مقدمة تلك القصة في سورة يوسف.

\* \* \*

#### المقدمة:

تتمثل مقدمة القصة في آيات أربعة ابتداء من قوله تعالى: ﴿ نَحْنَ نَقُصَ عَلَيْكُ أُحْسَ القصص (\*) بما أوحينا اليك هذا القرآن وان كنت من قبله لمن الغافلين \* اذ قال يوسف لأبيه يا أبت إني رأيت أحد عشر

<sup>(</sup>٦) القصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٣٩٨٠.

<sup>(\*)</sup> القصص مصدر أو اسم من قص الخبر أو اذا حدث به على أصح الوجوه وأصدقها ويجوز أن يكون بعنى المفعول، فيكون القصص بعنى المقصوص من الأخبار والأحاديث.

كوكبا والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين  $\star$  قال يا بني لا تقصص رؤياك على اخوتك فيكيدوا لك كيدا ان الشيطان للانسان عدو مبين  $\star$  وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل ابراهيم واسحق ان ربك عليم حكيم  $\star$  (سورة يوسف الآيات  $\star$  -  $\star$ ).

تبدأ القصة بهذه المقدمة الموجزة المعبرة، التي تنبه مدارك المتلقي لها، وتوقظ مشاعر من يلتقي بها، ويتابع أحداثها(۱).. فهذه الآيات (المقدمة) في بيان ما وقع بين يوسف في طفولته، وأبيه يعقوب ابن اسحق بن ابراهيم عليهم الصلاة والسلام، حيث تبدأ القصة بالرؤيا يقصها يوسف على أبيه. فينبئه أبوه بأنه سيكون له شأن عظيم، وينصحه ألا يقصها على اخوته كي لا يثير حسدهم، فيغربهم الشيطان به فيكيدون له.. ثم تسير أحداث القصة بعد ذلك، وكأنما هي تأويل للرؤيا، ولما توقعه يعقوب عليه السلام من ورائها، حتى اذا اكتمل تأويل الرؤيا في النهاية، أنهى السياق القصة بهذا الختام الفني الدقيق، الوافي بالغرض الديني كل الوفاء.. فالقصة تبدأ بالرؤيا، ويظل تأويلها بنكشف قليلا قليلا، حتى تجيء الخاتمة، وفيها تأويل الرؤيا قد اكتمل الرؤيا أله الرؤيا الرؤيا الرؤيا أله الرؤيا أله الرؤيا أله الرؤيا أله الرؤيا أله الرؤيا أله

وفي ذلك قمة التشويق.. فبالرغم من أن السياق قد كشف عن حقيقة ستأتي فيا بعد، الا أن القارىء سيواصل القراءة باهتام ليعرف ان كان هذا التنبؤ قد تم أم لا، وكل هذا يشوق القارىء ويثير اهتامه، فيمعن في القراءة في لهفة. فالتشويق هو من أروع ما يكون

القصص القرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>۸) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٢ ص ١٩٦٢ وكذلك تفسير المنار مصدر سابق جـ ١٩٦٢ ص ٢٠٩٠

اذا سيطر على الموضوع الصحفي دون افتعال من الكاتب، أو من الأحداث، وتطوراتها الختلفة من البداية حتى النهاية.

فقد أدرك أبوه يعقوب بحسه وبصيرته، أن وراء هذه الرؤيا شأنا عظيها لهذا الغلام، أخذت تظهر بوادره شيئًا فشيئًا في سياق القصة، أما تمامه فلا يظهر الا في نهاية القصة، بعد انكشاف الغبب المحوب<sup>(١)</sup>. وقد وقع في صلب القصة - كما سيأتي فيما بعد - كل ما أخبر به يعقوب ولده في تلك المقدمة، حرفا بجرف، كأن الغيب كتاب مفتوح بين يديه يقرأ منه ما يشاء، أو كأنما هو وحي والهام.. فقد بشر يعقوب عليه السلام، ابنه بحسن عاقبته، وتحقق ذلك عندما دخلوا عليه في نهاية القصة وسجدوا له فقال يوسف لأبيه: ﴿ يَا أَبِتَ هَذَا تَأْوِيلَ رَوِّياي مِنْ قبل قد جعلها ربي حقا﴾ (سورة يوسف الآية ١٠٠) وقد فسر الشمس والقمر بوالدي يوسف والأحد عشر كوكبا بإخوته.. وكانت في تلك المقدمة أيضا اشارة الى الصراع المنتظر، حينها نصح يعقوب ابنه ألا يقصص رؤياه على اخوته، ولكن الله تعالى أتم نعمته على يوسف بنجاته من الموت بيد اخوته، ثم بنجاته من الجب سالما، ثم بانتصاره على امرأة العزيز بظهور براءته مما اتهمته به. كذلك انتصاره على عزيز مصر الذي سجنه ظلم فخرج من السجن وصار عزيزا لمصر، وانتصاره على اخوته العشرة برجوعهم اليه وخضوعهم بين يديه، واعترافهم بخطئهم، وأتم الله عليه نعمة تأويل الأحاديث وهي الرؤى. وتحقق ذلك في تعبير رؤيا صاحبيه في السجن ورؤيا الملك.. وأتم الله نعمته عليه بأفضل من ذلك كله، بالنبوة والرسالة للمصريين، ومن قبل أرسل الله تعالى ابراهيم عليه السلام للكلدانيين، واسحق ومن بعده يعقوب للفلسطينيين (١٠٠)

<sup>(</sup>٩) المصدر الأول السابق جـ ١٢ ص ١٩٧١.

<sup>(</sup>۱۰) مؤتمر تفسير سورة يوسف عليه السلام، مصدر سابق ص ٢٢٣ - ٢٢٤ و ص ٢٢٦ و ص ٢٠٦ و ص ٢٠٦ و ص ٢٠٠ و ص ٢٠٠ و كذلك القصص القرآني في منطوقه ومفهومه مصدر سابق ص ٢٠٩٠.

#### الصلب:

كان كل ما سبق هو مقدمة القصة وارهاصا لها.. وهي مقدمة كها رأينا قوية، مشوقة، تشد القارىء في لهفة، الى متابعة قراءة ما بعدها، ليعرف تفاصيل الأحداث التى أجملتها المقدمة وتنبأت بها..

وبعد انتهاء تلك المقدمة.. تبدأ تفاصيل القصة، وهي صلب الموضوع الذي يفصل ذلك الاجمال في المقدمة.. وتبدأ الأحداث تتحرك.. وتطرق بيت النبوة طرقات تنبىء عن أن وراءها أحداثا تريد أن تقتحم هذا البيت، وأن تثير فيه عواصف محملة بالحسد والضغينة والكيد.. ويعقوب عليه السلام، على توقع لمثل هذه الأحداث، وأن مركز دائرتها سيكون ابنه، وصغيره يوسف.. ولكنه لا يدري وجهة تلك الأحداث، ولا يعلم خط سيرها.. فذلك غيب ستكشف عنه الأيام (١١).

وصلب القصة مقسم الى حلقات، كل حلقة تحتوي على جملة أحداث، والسياق يترك فجوات بين الحدث والحدث، يملؤها مخيل القارىء وتصوره، ويكمل ما حذف من حركات وأقوال، مع ما في هذا من تشويق وامتاع. والحلقة الأولى تتألف من مشاهد تبدأ من مؤامرة اخوته عليه الى وصوله لمصر (١٢). وهكذا يبدأ الصلب بداية تحرك الإنتباه، وتشد الاهتام، وترفع درجة تشويق القارىء.. فلنقرأ اذن هذا الشهد: ﴿لقد كان في يوسف واخوته آيات للسائلين \* اذ قالوا ليوسف وأخوه أحب الى أبينا منا ونحن عصبة ان أبانا لفي ضلال مبين \* اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضا يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوما صالحين \* قال قائل منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابت الجب قوما صالحين \* قال قائل منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابت الجب

<sup>(</sup>١١) المصدر الثاني السابق ص ٤١٠.

<sup>(</sup>١٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٢ ص ١٩٦٢.

يلتقطه بعض السيارة ان كنتم فاعلين الم

(سورة يوسف الآيات ٧ -١٠).

فهؤلاء هم اخوة يوسف قد خلا بعضهم الى بعض، وأخذوا يدبرون المؤامرة ضده للخلاص منه. لقد كان يوسف وأخ له من أم، وكان الاخوة العشرة الآخرون من أم، وكلهم أبناء يعقوب عليه السلام، فكيف يستأثر هذان الولدان بجب الأب دونهم، وهم عصبة، أي جماعة كبيرة لها شأنها واعتبارها؟.. ثم ينتقل الحديث بين الاخوة من هذا الاتهام لأبيهم بايثار يوسف وأخيه عليهم، الى الحكم على يوسف بالقتل، أو بالقائه بعيدا عن أبيه في مكان لا سبيل الى العثور عليه. وبهذا يخلو لمم وجه أبيهم ومشاعر حبه التي كانت متجهة كلها الى يوسف وأخيه.. ولكن أحدهم رأى أن يعدلوا عن القتل الى القائه في الجب، واجتمع أمرهم على ذلك حتى تمر بعض القوافل التجارية التي تنزل عادة قريبا من هذا الجب لتستقي منه، فتلتقط يوسف وتأخذه معها الى حيث تحط رحالها وبذلك بتخلصوا منه (١٢).

فهذا بعد هذه المؤامرة؟ لقد انتهى دور التفكير، وجاء دور التمهيد لتنفيذها.. وهنا نجد الأحداث قد انتقلت نقلة أخرى.. فها هم أولاء عند أبيهم يراودونه في اصطحاب يوسف معهم. وها هم أولاء يخادعون أباهم، ويمكرون به وبيوسف وهذا ما يسمى بسياسة جس النبض.. فلنشهد ولنسمع لما يدور في هذا الحوار (١١).

- ﴿ قالوا: يا أبانا ما لك لا تأمنا على يوسف وانا له لناصحون \* أرسله معنا غدا يرتع ويلعب وانا له لحافظون ﴾ .

<sup>(</sup>١٣) القصص المرآني في منطوقه ومفهومه (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص ٤١٦٠

<sup>(</sup>١٤) نفس المصدر السابق ص ٤١٣ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق جـ ١٢ ص

- ﴿قال: اني ليحزنني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون﴾.
- ﴿قالوا: لئن أكله الذئب ونحن عصبة انا اذا لخاسرون﴾ (سورة يوسف الآيات ١١ - ١٤).

فقد انتقلت أحداث القصة نقلة مباشرة من تدبير المؤامرة الى التمهيد لتنفيذها، وانتقل السرد دون أي اطالة الى الأب، ويحذرهم الأب، لكنهم خبثاء يمكرون، فهم يظهرون الحب لأخيهم، ويضربون على الوتر الحساس الذي يحبه أبوهم لابنه المحبوب يوسف، فيطلبوه منه ليذهب معهم يرتع ويلعب، وهم له حافظون.. والأب أب للجميع تراوده الهواجس، ولكنه مع ذلك يتمنى أن تكون هواجس كاذبة، ويتمنى أن يحب الاخوة أخاهم، الذي يكن له الحب والأثرة.. وهكذا استسلم الوالد الحريص.. ليتحقق قدر الله، وتتم الأحداث كما تقضي مشئته (١٥).

وينتقل السياق القرآني نقلة أخرى، ليعرض تنفيذ المؤامرة، ونجاح الكيد الذي كاده أبناء يعقوب عليه السلام لأبيهم وأخيهم.. فقد جاء الغد، وها هم أولاء ينفذون المؤامرة النكراء بالقائه في الجب.. والله سبحانه وتعالى يلقي في روع الغلام أنها محنة وتنتهي، وأنه سيعيش وسيذكر اخوته بموقفهم هذا منه وهم لا يشعرون أنه هو: ﴿فلها ذهبوا به وأجعوا ان يجعلوه في غيابت الجب وأوحينا اليه لتنبئنهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون﴾.

ونترك يوسف - تركا فنيا شائقا رائعا - في محنته في الجب،

<sup>(</sup>١٥) ثروت أباظة - السرد القصصي في القرآن الكريم (القاهرة بدون تاريخ) ص ٣٦ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق جـ ١٦ ص ١٩٧٥ وأيضاً مؤتمر تفسير سورة يوسف عليه السلام مصدر سابق ص ٣٢١.

يؤنسه ما ألقى الله في روعه، ويطمئنه حتى يأذن الله بالفرج، ونرى ماذا صنع الاخوة مع أبيهم المفجوع بعد الجريمة..؟.

﴿وجاءوا أباهم عشاء (\*) يبكون \* قالوا: يا أبانا إنا ذهبنا نستبق وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين \* وجاءوا على قميصه بدم كذب قال: بل سولت لكم أنفسكم أمرا فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون ﴾.

(سورة يوسف الآيات ١٦ - ١٨).

وتدع القصة الأب مطمئنا الى عدل ربه، والها على بعاد ابنه الأثير، وتطوى الأحداث سريعا، وتنتقل الى حيث يوسف في غيابة الجيب، لنرى الحدث الأخير من هذه الحلقة الأولى من حلقات القصة (١٦).

﴿وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه قال: يا بشرى هذا غلام وأسروه بضاعة والله عليم بما يعملون \* وشروه بثمن بخس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزاهدين .

(سورة يوسف الآيتان ١٩ - ٢٠).

وفي هذه الآيات نرى قاعدة تنفع الصحفي، وهي ضرورة التركيز على الأشخاص والأحداث الهامة في القصة الصحفية، واهال ما ليس له دور هام أو المرور عليها مر الكرام.. فهؤلاء الأشخاص الذين في العير، أو السيارة الذين التقطوا يوسف عليه السلام من الجب وباعوه، نكرات.. ولذلك لم يركز الضوء عليهم، لأن دورهم فقط أن يصلوا

<sup>(\*)</sup> أنظر روعة هدا الوقت المناسب في موضعه بالفصل الأول من الباب الثاني من هذا الكتاب تحت عنوان (مقدمة متى؟).

<sup>(</sup>١٦) السرد القصصي في القرآن الكريم، مصدر سابق ص ٢٢ وكذلك في ظلال الفرآن مصدر سابق جـ١٩٧٦ مصدر سابق جـ١٩٧٦ .

بيوسف الى مصر، وقد فعلوا.. انهم أداة للحدث لا تؤثر شخصياتهم في الحدث ذاته، فالسياق اذن يهملهم، وير بأمرهم عرضا دون التركيز عليهم.

على أي حال فقد كانت هذه هي نهاية المحنة الأولى في حياة النبي الكريم يوسف عليه السلام، حيث جاءت نجدة السماء، ونجا يوسف من الجب، وكانت بداية الرحلة الطويلة، وتطورات الأحداث المتلاحقة الى هدفها.. وبذلك تبدأ الحلقة الثانية من حلقات القصة.. وهنا يبدأ أول خيط في تحقيق الرؤيا.. فقد وصل يوسف عليه السلام الى مصر، وبيع بيع الرقيق، ولكن الذي اشتراه يتوسم فيه الخير، فاذا هو يوصي امرأته به خيرا: ﴿وقال الذي اشتراه من مصر لامرأته أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولدا وكذلك مكنا ليوسف في الأرض ولنعلمه من تأويل الأحاديث والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* ولما بلغ أشده آتيناه حكما وعلما وكذلك نجزي الحسنين﴾.

(سورة يوسف الآيتان ٢١ - ٢٢).

ان السياق لا يكشف حتى الآن عمن اشتراه، وسنعلم بعد شوط في القصة أنه عزيز مصر، وقد قيل انه كبير وزرائها.. ولكنا نعلم أن يوسف قد وصل الى مكان آمن، وأن المحنة قد انتهت بسلام، وأنه مقبل بعد هذا على خير.. وهنا يقف السياق لينبه الى أن هذا التدبير من الله، وبه وبمثله قدم ليوسف التمكين في الأرض، وها قد بدأت بشائره بتمكين يوسف في قلب الرجل، وبيته، ويشير الى أنه ماض في الطريق ليعلمه الله من تأويل الأحاديث، فقد أوتي صحة الحكم على الأمور، وأوتي علم بمصائر الأحاديث، أو بتأويل الرؤيا، وبما هو أعم من العلم بالحياة وأحوالها(١٠٠).

<sup>(</sup>١٧) في ظلال القرآن مصدر سابق جـ١٢ ص١٩٧٨ - ١٩٧٩.

ولكن محنة أخرى، من نوع آخر، كانت تنتظر يوسف، حين يبلغ أشده، وقد أوتي حكما وعلما يستقبل بها هذه المحنة الجارفة، التي لا يقف لها الا من رحم الله.. انها المحنة الثانية في حياته، وهي أشد وأعمق من المحنة الأولى.. محنة التعرض للغواية في جو القصور، وجو ما يسمونه (الطبقة الراقية) وما يغشاها من استهتار وفجور.. ويخرج يوسف منها سليا معافى في خلقه، وفي دينه، ولكن بعد أن يخالط المحنة ويصلاها (١١٠). فلنقرأ ذلك الحدث العاصف المثير كها يقدمه التعبير القرآني الكريم: ﴿وراودته التي هو في بيتها عن نفسه وغلقت الأبواب وقالت هيت لك \* .... يوسف أعرض عن هذا واستغفري لذنبك انك كنت من الخاطئين ... (الآيات من ٢٣ حتى ٢٩).

فقد تبين للعزيز حسب الشهادة المبنية على منطق الواقع، أن زوجته هي التي راودت، وهي التي دبرت الاتهام.. وهكذا تبدو لنا صورة من (الطبقة الراقية) في الجاهلية، وقبل آلاف السنين، وكأنها هي اليوم شاخصة، رخاوة في مواجهة الفضائح الجنسية، وميل الى كتانها عن المجتمع، وهذا هو المهم كله.. هكذا ﴿انه من كيدكن ان كيدكن عظيم﴾.. والتفاتة الى يوسف البريء ﴿يوسف أعرض عن هذا ﴾ أي اهمل هذا الموضوع ولا تعره اهتاما. ولا تتحدث فيه محافظة على الظواهر.. وعظة الى المرأة التي راودت فتاها عن نفسه، وضبطت متلبسة بتمزيق قميصه ﴿واستغفري لذنبك انك كنت من الخاطئين ﴾.. وينتهي هذا الحدث، وقد صور السياق تلك اللحظة بكل ملابساتها، ولكن دون أن ينشىء منها معرضا للنزوة الحيوانية وانفعالاتها، ولكن دون أن ينشىء منها معرضا للنزوة الحيوانية الجاهرة، ولا مستنقعا للوحل الجنسي المقبوح (١٠٠).

<sup>(</sup>۱۸) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٩) نفس المصدر السابق ص١٩٨٣٠

ولم يحل الرجل بين المرأة وفتاها.. ومضت الأمور في طريقها ﴿وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حبا انا لنراها في ضلال مبين \* . . . . . ثم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجننه حتى حين﴾ (الآيات من ٣٠ حتى ٣٥).

ولأول مرة نعرف أن المرأة هي امرأة العزيز، وأن الرجل الذي اشتراه من مصر هو عزيز مصر (أي كبير وزرائها) ليعلن هذا مع اعلان الفضيحة العامة، وانتشار الخبر في المدينة.. وهذه الآيات في حادثة النسوة من كبار بيوتات مصر اللاتي مكرن بامرأة العزيز، وأثرن حديثها في المدينة.. ويكشف السياق عن مشهد تلك المرأة الجريئة، التي تعرف كيف تواجه نساء طبقتها بمكر كمكرهن، وكيد من كيدهن، حيث أقامت لهن مأدبة في قصرها، لتجمعهن بهذا الشاب الذي فتنها جماله، وأزلها عفافه وكهاله.. واستوثقت المرأة مما وقع في قلوب النسوة من يوسف، عندما بهرن بجاله وقطعن أيديهن بالسكاكين التي كانت معهن وأنه ليس العبد الذي زعموا، ولا الخادم الذي تصوروا، وانما هو فوق مستوى البشر. وهنا لا ترى المرأة بأسا عليها من أن تصرخ بمكنون حبها الآسر لهذا الانسان ﴿قالت فذلكن الذي لمتننى فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونن من الصاغرين﴾.. ولا يجد يوسف ازاء هذا السلطان القاهر المتحدي، الا أن يفزع الى سلطان ربه لصرف هذا السوء عنه، وقد استجاب الله تعالى ليوسف فصرف عنه كيدهن انه هو السميع العلم.. وهكذا اجتاز يوسف محنته الثانية بلطف الله ورعايته، وانتهت بهذه النجاة الحلقة الثانية من قصته<sup>(۲۰)</sup>.

<sup>(</sup>۲۰) راجع في ذلك: في ظلال القرآن، مصدر سابق ص١٩٨٣ حتى ص١٩٨٥ وكذلك تفسير المنار جـ ١٢ ص ٢٣٩ وأيصا القصص القرآني في منطوقه ومفهومه، مصدر سابق ص٣٩٠ - ٤٤ وكذلك السرد القصصي في القرآن الكريم، مصدر سابق ص٢٨ - ٢٩ والتفسير الواضح مصدر سابق ص٢٧ - ٧٨.

ثم تبدأ الحلقة الثالثة من حلقات القصة، والمحنة الثالثة والأخيرة من محن الشدة في حياة يوسف عليه السلام. فكل ما بعدها رخاء، وابتلاء لصبره على الرخاء بعد ابتلاء صبره على الشدة.. وهذه الحلقة تقع في الآيات: من ٣٥ حتى ٥٣ ابتداء من قوله تعالى: ﴿ثُم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجننه حتى حين الى قوله تعالى: ﴿وما أبرىء نفسى ان النفس لأمارة بالسوء الا ما رحم ربي ان ربي غفور رحيم. والحنة في هذه الحلقة هي محنة السجن بعد ظهور البراءة، والسجن للبرىء المظلوم أقسى ،وإن كان في طمأنينة القلب بالبراءة تعزية وسلوى.. وفي فترة الحنة هذه تتجلى نعمة الله على يوسف، بما وهبه من علم لدني بتعبير الرؤيا، وبعض الغيب القريب الذي يبدو أوائله فيعرف تأويله، حينها قص الفتيان رؤياها عليه، وطلبا منه أن يعبرها لها .. ثم تأتي رؤيا أخرى لها دور كبير في دفع أحداث القصة إلى الأمام، وهي رؤيا ملك مصر التي عجز الجميع عن تعبيرها، بينها عبرها يوسف تعبيرا مقنعا، وقد أخلص فيها النصيحة للقوم، ومنحهم ما منّ الله تعالى عليه من علم . ، ثم تتجلى نعمة الله عليه أخيرا باعلان براءته الكاملة اعلانا رسميا بحضرة الملك، وظهور مواهبه التي تؤهله لما هو مكنون له في عالم الغيب من مكانة مرموقة، وثقة مطلقة، وسلطان عظيم (٢١).

ونمضي مع بقية أحداث قصة يوسف.. ونلتقي مع حلقة جديدة من حلقاتها، وهي الحلقة الرابعة.. ونقرأ آيات السورة من ٥٣ حتى ٩٨ حيث يستخلصه الملك لنفسه، ويقيمه على خزائن أرض مصر.. وتدور

<sup>(</sup>٢١) راجع في توضيح أحداث تلك الحلقة: في ظلال القرآن من ١٩٨٧ حتى ص١٩٩٦ ومؤقر تفسر سورة يوسف من ص٣٤٦ حتى ص٨١٥ والوحدة الموضوعية في سورة بوسف من ص٣١٥ حتى ص٣٤ وتفسير المنار من ص٢٥١ حتى ص٣٥٥ والقصص القرآني في منطوقه ومفهومه من ص٤٤١ حتى ص٣٥٥ والسرد القصصي في القرآن الكريم من ص٢٩٠ حتى ٣٢ والتفسير الواضح جـ١٢ من ص٧٨ حتى ٨٥.

عجلة الزمن، ويطوي السياق دورانها بما كان فيها طوال سنوات الرخاء، فلم يذكر كيف كان الخصب؟ وكيف زرع الناس؟ وكيف أدار يوسف جهاز الدولة؟ وكيف نظم ودبر ما ادخر، كأن هذه كلها أمور مقررة بقوله تعالى: ﴿ اني حفيظ علي ﴾ وكذلك لم يذكر مقدم سنى الجدب، وكيف تلقاها الناس؟ وكيف ضاعت الأرزاق؟ لأن هذا كله ملحوظ في رؤيا الملك وتأويلها.. كذلك لم يبرز السياق الملك ولا أحدا من رجاله بعد ذلك في السورة كلها، فان الأمر كله قد صار ليوسف، لذي اضطلع بالعبء في الأزمة الخانقة الرهيبة، وأبرز يوسف وحده على مسرح الحوادث، وسلط عليه كل الأضواء وهذه حقيقة واقعية استخدمها السياق استخداماً فنياً كاملاً في الأداء .. أما مقدم الجدب فقد أبرزه السياق في مشهد اخوة يوسف، يجيئون من البدو في أرض كنعان البعيدة، يبحثون عن الطعام في مصر، ويترددون عليها للحصول عليه.. وتمضى القصة في هذا الجزء مجراها الأكبر بين يوسف واخوته.. وفي نهاية الأمر يكشف لهم عن حقيقة شخصيته.. ومنذ ذلك الحين نجد أنفسنا أمام مفاجآت عديدة تتلو بعضها البعض (٢٢)، الى أن ينتهى صلب القصة، ونبدأ بعد ذلك في ختامها.

#### الخاتمة:

ويمضي السياق في مفاجآت القصة، ويطوي الزمان والمكان، لنلتقي بخاقتها، المتمثلة في الحدث النهائي المؤثر المثير، الذي تطلعنا بشوق الى معرفته منذ قرأنا مقدمة القصة الشيقة..

ونلحظ أن هناك أحداثا كثيرة طويت، ولم يجر لها ذكر في السياق، اذ لم يكن لها أثر ظاهر في مضمون القصة، حيث لم يذكر ما كان من

<sup>(</sup>٢٢) أنظر المصادر السابقة بعد أرقام الصفحات المذكورة لتعرف تفاصيل أحداث تلك الحلقة..

موقف يعقوب من دعوة يوسف له ولاخوته بالسفر الى مصر.. وها نحن نراهم جميعا في مصر بعد أن كانوا منذ لحظة في أرض كنعان.. ويا له من حدث حافل بالانفعال، والخفقات، والفرح، والدموع.. انه حدث ختامى موصول بمطلع القصة، حيث تستدير فيه القصة وتعود بنهايتها الى أولها، ذلك في ضمير الغيب، وهذا في واقع الحياة. ويوسف يذكر رؤياه ويرى تأويلها بين يديه في سجود اخوته له، ومن رفع أبويه على السرير الذي يجلس عليه، تماما مثلها رأى من قبل، الأحد عشر كوكبا والشمس والقمر له ساجدين .. يقول هنا يوسف عليه السلام ﴿هذا تأويل رؤياي من قبل♦ يريد أن هذا مصداق قوله سابقا ﴿اني رأيت أحد عشر كوكبا والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين. وأما مصداق قول أبيه له ﴿وكذلك يجتبيك ربك﴾ فقد اجتباه بالنبوة والرسالة.. وأما مصداق قوله ﴿ويعلمك من تأويل الأحاديث﴾ فقد أول حلمي صاحبيه في السجن، وحلم ملك مصر، ويذكر نعمة الله عليه، ولطف الله في تدبيره لتحقيق مشيئته ﴿انه هو العليم الحكيم ﴾ وهو ذات التعبير الذي قاله يعقوب وهو يقص عليه رؤياه في مطلع القصة ﴿ان ربك عليم حكيم الميتوافق البدء والختام.. وهكذا يتضح التاسك العضوي في القصة، الذي تم فيه أحسن ما يكون الجمع بين الناحيتين الفنية والدينية، وكانت الناحية الفنية وسيلة للناحية الدينية.. وقبل أن ينتهى الحدث الأخير في القصة، نشهد يوسف عليه السلام ينزع نفسه من اللقاء والعناق، والفرحة والابتهاج، والجاه والسلطان والأمان، ليتجه الى ربه في تسبيح الشاكر الذاكر، ويبتهل الى ربه أن يتوفاه مسلما وأن يلحقه بالصالحين (٢٣٠). ((ب قد آتيتني من الملك وعلمتني من تأويل

<sup>(</sup>٢٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٢ ص ٢٠٢٩ ومؤتمر تفسير سورة يوسف، مصدر سابق ص ١٢٦٨ والقصص القرآني في منطوقه ومفهومه ص ٤٨٥ – ٤٨٦ والوحدة الموضوعية في سورة يوسف ص٩٣٠.

الأحاديث فاطر الساوات والأرض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلما وألحقني بالصالحين. (سورة يوسف الآية ١٠١).

ثم ها هو تعقيب على القصة بعد تمامها، اشتملت عليه آية واحدة، عبارة عن خطاب موجه الى رسول الله عليه الذي كان لا زال بمكة المكرمة ولم يهاجر بعد الى المدينة المنورة ﴿ ذلك من أنباء الغيب نوحيه اليك وما كنت لديهم اذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون ﴾.

(سورة يوسف الأية ١٠٢).

ذلك التعقيب الذي يعطف ختام القصة على مطلعها ﴿ غن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا اليك هذا القرآن وان كنت من قبله لمن الغافلين﴾ (سورة يوسف الآية ٣). ذلك القصص الذي مضى في السياق من الغيب الذي لم يكن يعلمه محمد عليه اليك، ولم يكن متداولا بين القوم الذين نشأ فيهم وبعث اليهم، ولكننا نوحيه اليك، وما كنت معهم اذ اجتمعوا واتفق رأيهم وهم يكرون ذلك المكر الذي تحدثت عنه القصة في مواضعه، وهم يكرون بيوسف، وهم يكرون بأبيهم، وهم يدبرون أمرهم بعد أخذ أخيه وقد خلصوا نجيا، وكذلك ما كان هناك من مكر بيوسف من ناحية النسوة، ومن ناحية رجال الحاشية، وهم يودعونه السجن. كل أولئك مكر ما كنت حاضره لتحكي عنه، انما هو الوحي الذي سيقت السورة لتثبته من بين ما تثبت من قضايا هذه العقيدة، وهذا الدين، وهي متناثرة في أحداث القصة الكثيرة (٢٠).

## ثانيا: قصة موسى عليه السلام

#### تهيد:

 في حلقات تناسب موضوع السورة التي تعرض فيها، وجوهها، وظلها والحلقات الأساسية منها لم تكرر تقريبا، واذا كررت حلقة منها جاءت بشيء جديد، ومن أهم تلك المواضع التي وردت فيها حلقات من القصة في سورة البقرة، وسورة النساء، وسورة المائدة، وسورة الأعراف، وسورة يونس، وسورة هود، وسورة الاسراء، وسورة الكهف، وسورة طه، وسورة الشعراء، وسورة النمل، وسورة القصص، وسورة غافر (٢٥).

واذا نظرنا الى هذه الحلقات مجتمعة دفعة واحدة، نجد أن القصة قد ضمت جميع حوادثها وتفصيلاتها، منذ مولده - بل قبل مولده - الى وقوفه بقومه أمام الأرض المقدسة، حيث كتب عليهم التيه أربعين سنة، جزاء وفاقا، لأن في كل حلقة من حلقات القصة غرضا دينيا يبرزه، وله صلة بأهداف القرآن العليا، والتصور الاسلامى الأصيل (٢٦).

أما بالنسبة لقصة موسى في سورة (القصص) موضوع هذه الدراسة.. فانها تبدأ من أول حلقة فيها: من مولد موسى والظروف التي صاحبت ذلك ابان اضطهاد قومه.. ارضاعه ووضعه في التابوت والقائه في اليم.. وقوعه في يد فرعون، وموقف امرأة فرعون منه، وتحريم المراضع عليه، وقول أمه لأخته أن تقص أثره ومعرفتها بأمره، واشارتها على آل فرعون بمرضع للطفل هي أمه، وتربيته في بيت فرعون.. ثم موسى وهو في شبابه، وما كان منه من قتل المصري، ومحاولته قتل آخر، وتهديده أياه بافشاء سر القتلة الأولى. ونصح رجل له بالهرب وقد جاء من أقصى المدينة يسعى.. وخروجه الى أرض مدين، والتقائه ببنتي الشيخ الكبير، وسقمه لهما، واعجاب احداها به، وحضها أبيها على الكبير، وسقمه لهما، واعجاب احداها به، وحضها أبيها على

<sup>(</sup>۲۵) راجع في تفصيل ذلك: التصوير الفني في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص ٢٥٩ - ١٣٩٠ وكذلك في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ١٦ ص ٢٣٢٩٠.

<sup>(</sup>٢٦) المصدر الأول السابق ص١٣٦.

استخدامه، وعمله مع حميه، وزواجه بابنته حسب شرطه.. ثم سيره بأهله الى مصر موطنه الأصلي بعد أن وفى الأجل المضروب، وما وقع له في سيناء من رؤية النار، ومكالمة الله عز وجل، وارساله الى بني اسرائيل رسولا.. وموقف موسى من فرعون وتهيبه من لقائه وطلبه من الله أن يشد أزره بأخيه.. وموقف فرعون من دعوة موسى .. وتنتهي عند حلقة غرق فرعون بعد خروج موسى ..

وقصة موسى التي نحن بصددها، على جانب كبير من الأهمية، وعلى قدر عظيم من التقدير للظروف التي لابستها، والأحوال التي أنشأتها وكونتها، وجعلت منها عبرا وآيات على مر الأجيال والعصور.. فأعال الجبابرة في ذلك العصر، وأفعال الفراعنة في ذلك الزمن، من أعظم الأمور خطرا، وأشدها ظلما، وأشنعها استبدادا، وأبشعها طغيانا وعتوا، لأن فرعون ذلك الوقت كان أعتى الفراعنة، وأكبرهم عنادا، وأفظعهم كفرا، وقساوة، واستكبارا، وفسادا في الأرض وافسادا (٢٨).

كما تعرض القصة قوة الحكم والسلطان، وقوة فرعون الطاغية المتجبر اليقظ الحذر، وفي مواجهتها موسى طفلا رضيعا، لا حول له ولا قوة، ولا ملجأ له ولا وقاية.. وقد علا فرعون في الأرض، واتخذ أهلها شيعا وأحزابا، واستضعف بني اسرائيل يذبح أبناءهم ويستحي نساءهم. ولكن قوة فرعون وجبروته، وحذره ويقظته، لا تغني عنه شيئا، بل لا تمكن له من موسى الطفل الصغير المجرد من كل قوة وحيلة، وهو في حراسة القوة الحقيقية الوحيدة، ترعاه عين العناية، وتدفع عنه السوء، وتعمي عنه العيون، وتتحدى به فرعون وجنده تحديا سافرا، فتدفع به

<sup>(</sup>۲۷) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (عمد محمود حجازي) مصدر سابق ص٣٣٦ وكذلك التصوير الفنى في القرآن (سيد قطب) مصدر سابق ص١٣١٠.

<sup>(</sup>٢٨) محمد الفقي - قصص الأنبياء وأحداثها وعبرها (القاهرة - الطبعة الأولى ١٩٧٩) م ٢٠٨٠)

الى حجره، وتدخل به عليه عرينه، بل يقتحم به عليه قلب امرأته، وهو يصنع بنفسه لنفسه ما يحذره ويخشاه.. فمن كانت قوة الله معه فلا خوف عليه، ولو كان مجردا من كل مظاهر القوة. ومن كانت قوة الله عليه، فلا أمن له، ولا طبأنينة ولو ساندته جميع القوى (٢١).

ونكتفي بهذا التمهيد للقصة.. وننتقل الى عرض تفصيلها، وتتبع حلقاتها، كما وردت في السياق الذي ينقسم من الناحية الفنية الى: مقدمة، وصلب.. وخاتمة.. ولنبدأ بقدمة القصة.

\* \* \*

#### المقدمة:

هذه القصة لها مقدمتان، تكشفان منذ البداية نهايتها، حيث تذكران عاقبة القصة، ومغزاها، ثم تبدأ القصة بعد ذلك من أولها، وتسير بتفصيل خطواتها.. وهذا مما يشوق القارىء، ويشده لتتبع أحداث القصة، حتى يعرف كيفية تحقيق تلك النهاية التي علم طرفا منها منذ البداية.. والمقدمة الأولى ترسم الجو الذي تدور فيه الأحداث، والظرف الذي يجري فيه القصص، ويكشف عن الغاية المخبوءة وراء الأحداث، والتي من أجلها يسوق هذا القصص. وهي طريقة من طرق العرض القرآني للقصة، تساوق موضوعها، وأهدافها في هذا الموضوع من القرآن (٢٠٠). وهذه المقدمة الأولى نقرأها في قوله تعالى: ﴿طسم \* تلك القرآن (٢٠٠). وهذه المقدمة الأولى نقرأها في قوله تعالى: ﴿طسم \* تلك التيت الكتاب المبين \* نتلوا عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق لقوم يؤمنون \* ان فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعا يستضعف

<sup>(</sup>٢٩) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٠ ص ٢٦٧٣ - ٢٦٧٤.

<sup>(</sup>٣٠) نفس المصدر السابق ص ٢٦٧٧ وكذلك التصوير الفني في القرآن، مصدر سابق ص ١٤٩٠.

طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحي نساءهم انه كان من المفسدين  $\star$  ونريد أن غن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين  $\star$  وغكن لهم في الأرض ونرى فرعون وهامان وجنودها منهم ما كانوا يحذرون. (سورة القصص الآيات 1 - 7)

هكذا يعرض السياق - في تلك المقدمة الأولى - لقصة موسى من قبل الولادة، ويسلك بها من البدء الى النهاية بأخصر عبارة وأوجزها، ويعلن واقع الحال وما هو مقدر في المآل، قبل أن يأخذ في عرض القصة ذاتها، ليقف القوتين وجها لوجه: قوة فرعون المنتفخة، التي تبدو للناس قادرة على الكثير، وقوة الله الحقيقية الهائلة، التي تتهاوى دونها القوى الظاهرة الهزيلة، التي ترهب الناس.. وترسم هذه (المقدمة الأولى) بذلك مسرح القصة قبل أن يبدأ في عرضها، والقلوب معلقة بأحداثها ومجرياتها، وما ستنتهي اليه، وكيف تصل الى تلك النهاية، التي أعلنها قبل البدء في عرضها. ومن ثم تنبض القصة بالحياة، وكأنها تعرض لأول مرة، وهذه ميزة طريقة الأداء القرآني بوجه عام (٣٠).

ثم تبدأ (المقدمة الثانية) لتلك القصة، ببداية معجزة.. حيث لا يخفي الله سبحانه وتعالى عنا أيضا نهاية القصة، وانما يضعها أمامنا منذ سطورها الأولى في تلك المقدمة الثانية، التي يبدأ فيها التحدي، وتكشف يد القدرة تعمل سافرة بلا ستار.. فقد ولد موسى في ظل تلك الأوضاع القاسية التي رسمتها (المقدمة الأولى)، والخطر محدق به، والموت يتلفت عليه.. وها هي ذي أمه حائرة به، خائفة عليه، تخشى أن يصل نبؤه الى الجلادين، وهي بطفلها الرضيع في قلب الخافة، عاجزة عن

<sup>(</sup>٣١) نفس المصدر الأول السابق ص٣٦٧٨ وكذلك الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (محمد محمود حجازي) مصدر سابق ص٣٣٠.

حمايته واخفائه.. وهنا تتدخل يد القدرة، فتلقي في روع الأم المذعورة، كيف تعمل، وتوحي اليها بالتصرف.. ﴿وأوحينا الى أم موسى أن أرضعيه فاذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني انا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين﴾. (سورة القصص آية ٧)

هذه هي المقدمة الثانية.. وفيها يكشف الله سبحانه وتعالى، عن الأسباب التي يقيمها سبحانه لتمضي بها ارادته، وتتحقق مشيئته. كها يكشف لنا من اللحظة الأولى في تلك المقدمة الثانية أن موسى سيرد الى أمه، وسيكون رسولا.. فهذه هي الأم الحائرة، الملهوفة، الخائفة، القلقة تتلقى الايحاء المطمئن، المبشر، المثبت، المريح. وينزل هذا الإيحاء على القلب الواجف بردا وسلاما. فقد أوحى الله الى أم موسى أن تمسك وليدها، وأن ترضعه، واذا خافت عليه من فرعون أن يصل اليه، تلقيه في النهر، وهو نهر النيل بمصر ولا تخاف ولا تحزن، فانه في النهر في رعاية اليد التي لا أمن الا في جوارها، ولا تقرب الخاوف من حماها، وأنه سيرد اليها وسيكون من المرسلين.. وتلك بشارة الغد، ووعد الله أصدق القائلين (٢٣)، يضعها الله سبحانه وتعالى – كها قلنا – أمامنا منذ البداية في تلك المقدمة الثانية، وهي التي ستتحقق – كها منذ البداية في سياق القصة.

وبذلك تنتهي المقدمتان: الأولى والثانية.. وفيها ذكرت عاقبة القصة ومغزاها، والغاية منها منذ السطور الأولى. وفي ذلك كما ذكرنا، تشويق لمعرفة الطريقة التي ستتحقق بها تلك الغاية المرسومة المعلومة.. وهذا ما سيتكشف شيئا فشيئا، خلال حلقات القصة التي يشتمل عليها صلبها..

<sup>(</sup>٣٢) التفسير القرآني للقرآن (عبد الكريم الخطيب) مصدر سابق ص٣١١ وكذلك في ظلال الفرآن، مصدر سابق ص٢٦٧٩.

#### الصلب..

وعلى طريقة القرآن في عرض القصة ، نجد أن صلب القصة ، مقسم الى مشاهد بينها فجوات ليملأها الخيال ، فلا يفوت القارىء شيء من الأحداث والمناظر المتروكة بين المشهد والمشهد ، مع الاستمتاع الفني بحركة الخيال الحية (٣٣) .. ونسير مع صلب القصة حلقة حلقة ، ومشهدا مشهدا ، ونبدأ بهذا المشهد في قوله تعالى: ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكون لم عدوا وحزنا ان فرعون وهامان وجنودها كانوا خاطئين \* وقالت امرأة فرعون قرة عين لي ولك لا تقتلوه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولدا وهم لا يشعرون ﴾ . (سورة القصص الآيتان ٨ – ٩)

وتمضي الأسباب الى غايتها، خطوة خطوة، وتتحرك أحداث القدر في طريقها فهذا موسى (الوليد) ينتقل من يد أمه الى صدر النهر، ثم الى بيت فرعون.. فهل هذا هو الأمن، والوعد، والبشارة؟ وهل كانت أمه تخشى عليه الا أن يقع في أيدي آل فرعون؟ ولكنها القدرة تتحدى فرعون وهامان وجنودها، بطريقة سافرة مكشوفة.. فهم يتتبعون الذكور من مواليد قوم موسى، خوفا على ملكهم، وعرشهم، وذواتهم.. ثم ها هي ذي يد القدرة تلقي في أيديهم بالطفل الذي على يديه هلاكهم أجمعين (٣٤).

وينتهي هذا المشهد، ليبدأ مشهد آخر.. فقد كان ذلك شأن موسى الرضيع، في بال أمه الوالهة، وقلبها الملهوف؟.. ﴿وأصبح فؤاد أم موسى فارغا ان كادت لتبدي به لولا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين \* وقالت لأخته قصية فبصرت به عن جنب وهم لا يشعرون \* وحرمنا عليه المراضع من قبل فقالت هل أدلكم على أهل

<sup>(</sup>٣٣) نفس المصدر الثاني السابق ص٢٦٧٧.

<sup>(</sup>٣٤) نفس المصدر السابق ص٢٦٧٩.

بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون \* فرددناه الى أمه كي تقر عينها ولا تحزن ولتعلم أن وعد الله حق ولكن أكثرهم لا يعلمون﴾.

(سورة القصص الآيات ١٠ - ١٣)

ان القدرة التي ترعى موسى، تدبر أمره، وتكيد به لفرعون وآله فتجعلهم يلتقطونه، ويحبونه، ويبحثون له عن مرضعة، وتحرم عليه المراضع.. وتنتهي أحداث هذا المشهد فنجد الطفل وقد عاد الى أمه الملهوفة، وبذلك يتحقق ما وعدها الله سبحانه وتعالى به في المقدمة الثانية للقصة (انا رادوه اليك) وبهذا تعلم أن وعد الله حق، والقارىء حين يطالع ذلك يرى واقعة عجيبة غريبة على مألوف عاداته. ولذلك يستبد به الشوق ليعرف ماذا بعد ذلك.. ويسكت سياق القصة بعد هذا عن السنوات الطوال ما بين مولد موسى والحلقة التي تمثل شبابه واكتاله، فلا نعلم ماذا كان بعد رده لأمه لترضعه؟ ولا كيف تربى في قصر فرعون؟ ولا كيف كانت صلته بأمه بعد فترة الرضاعة؟ ولا كيف كان مكانه في القصر أو خارجه؟ ولا كيف كانت عقيدته (٢٥)؟ فهذا كله عا يتملاه الخيال ويستمتع به بحركة الخيال الحية.

وهنا تبدأ حلقة جديدة من حلقات القصة.. ونسير مع أحداثها ﴿ولما بلغ أشده واستوى آتيناه حكما وعلما وكذلك نجزي الحسنين﴾ (القصص ١٤) وهذا تحقيق للجانب الآخر من وعد الله لأم موسى والذي قرأناه في مقدمة القصة الثانية وهو قوله تعالى ﴿وجاعلوه من المرسلين﴾ واذا كان هذا الوعد لم يكن قد تحقق، والأحداث لا تزال جارية الى غايتها، فانه قد تحقق بعد أن بلغت الأحداث الغاية المنطلقة اليها.. وبلوغ الأشد هو اكتال القوى الجسمية، والاستواء هو اكتال

<sup>(</sup>٣٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٠ ص ٢٦٨١ وكذلك السرد القصصي في القرآن الكريم مصدر سابق ص ٥٩ وأيضا التفسير القرآني للقرآن مصدر سابق ص ٣١٩٠.

النضوج العضوي والعقلي. وفي هذا اشارة للحال التي كان عليها موسى وهو يتلقى رسالة ربه، وهو أنه لم ينل هذه الرسالة الا بعد أن صار رجلا كاملا وذلك في حدود الأربعين سنة من عمره (٣٦).

ثم نواصل السير مع أحداث القصة، لنرى ماذا حدث لموسى عليه السلام في هذا المضطرب الضخم من الأحداث التي خاضها: ﴿ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوه فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه قال هذا من عمل الشيطان انه عدو مضل مبين ★ قال رب اني ظلمت نفسي فاغفر لي فغفر له انه هو الغفور الرحيم ★ قال رب بما أنعمت على فلن أكون ظهيرا للمجرمين ★ فأصبح في المدينة خائفا يترقب فاذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه قال له موسى انك لغوي مبين \* فلما أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهما قال يا موسى أتريد أن تقتلني كها قتلت نفسا بالأمس ان تريد الا أن تكون جبارا في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين \* وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى قال يا موسى ان الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج اني لك من الناصحين \* فخرج منها خائفا يترقب قال رب نجنى من القوم الظالمين \* ولما توجه تلقاء مدين قال عسى ربي أن يهديني سواء السبيل♦. (سورة القصص الآيات ١٥ - ٢٢)

هنا نقلتنا الآيات نقلة بعيدة.. فقد تركتنا الآيات السابقة مع وعد من الله سبحانه وتعالى، قد حققه لموسى بعد أن بلغ أشده واستوى.. ولكن الأخبار بتحقيق هذا الوعد، كان أشبه بختام القصة، واذا بنا هنا نجده خيطا مشدودا من خيوط هذه القصة، وقد طويت له

<sup>(</sup>٣٦) التفسير القرآني للقرآن مصدر سابق ص٣١٩ - ٣٢٠ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق ص٢٦٨١.

الأحداث، لنراه هنا يدخل المدينة، ثم يدخل في صراع ينتهي بقتل انسان.. ويرجع موسى على نفسه يلومها، ولا يجد موسى غير الله يبرأ اليه من نفسه، ويطلب الغفران بما جنت يداه.. وفي بجريات الأحداث الى غايتها التي ستنتهي اليها، نرى أن قتل المصري هنا تدبير الهي حكيم، وقوة دافعة الى تلك الغاية، حيث يخرج موسى من مصر هاربا الى أرض مدين وحيدا فريدا، مطاردا من فرعون وجنده لينالوا منه ما لم ينالوه منه طفلا، ولكن اليد التي رعته وحمته هناك، ترعاه وتحميه هنا، ولا تسلمه لأعدائه أبدا، فها هو ذا يقطع الطريق الطويل، ويصل الى حيث لا تمتد اليه اليد الباطشة بالسوء (٢٣)، ﴿ولا ورد ماء ويصل الى حيث لا تمتد اليه اليد الباطشة بالسوء (٢٣)، ﴿ولا ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون ووجد من دونهم امرأتين مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون ووجد من دونهم امرأتين تذودان قال ما خطبكا قالتا لا نسقي حتى يصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير \* فسقى لها ثم تولى الى الظل فقال رب اني لما أنزلت الي من خير فقير﴾.

وتنتقل الأحداث هنا نقلة بعيدة أخرى، حيث نرى موسى في «مدين» وهي على أطراف الجزيرة العربية من جهة الشام، وتقع على خليج العقبة في مقابل تبوك.. بينها كنا منذ لحظة في مصر، وفي وسط عاصفة هوجاء، لم يكن أحد يقدر له الخلاص منها، لكنها عناية الله التي تحفظه وترعاه.. وقد انتهى به السفر الشاق الطويل الى ماء لمدين، واذا هو يطلع على مشهد لا تستريح اليه النفس السليمة الفطرة، حيث وجد الرعاة الرجال يوردون أنعامهم لتشرب من الماء، ووجد هناك امرأتين تمنعان غنمها عن ورود الماء، فلم يقعد موسى المسافر المكدود

<sup>(</sup>٣٧) راجع التفسير القرآني للقرآن مصدر سابق ص٣٢١ حتى ٣٣١ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق جـ٢٠ ص ٢٦٨٥.

ليستريح، وهو يشهد هذا المنظر الخالف للمعروف، بل تقدم للمرأتين وسألها عن أمرها الغريب، وسقى لها ثم أوى الى الظل ليستريح.. وما نكاد نستغرق مع موسى عليه السلام في مشهد المناجاة (رب اني لما أنزلت الي من خير فقير) حتى يعجل السياق بمشهد الفرج، معقبا في التعبير بالفاء، كأنما الساء تسارع فتستجيب للقلب الضارع الغريب (٢٨). (فجاءته احداها تمشي على استحياء قالت ان أبي يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا...)

ونلحظ هنا أمورا جزئية، لم يذكرها القرآن لدلالة الحال عليها، وأنها لا بد أن تحدث على صورة ما حسب تصور الذي يتلو آيات الله أو يستمع اليها وذلك بين الشيخ الكبير وبين ابنتيه.. وهذا من شأنه أن يوقظ شعور المتتبع لأحداث القصة، حتى يملأ هذا الفراغ كها يتصوره.. فقد جاءته الفتاة لتنهي اليه دعوة أبيها ليجزيه أجر ما سقى لها، في أقصر لفظ وأدقه وأوضحه (٢٦).

وينهي السياق هذا المشهد فلا يزيد عليه، ولا يفسح المجال لغير الدعوة من الفتاة، والاستجابة من موسى.. ثم اذا مشهد اللقاء بينه وبين الشيخ الكبير، الذي لم ينص على اسمه (١٠٠٠). ﴿ فلهاجاءه وقص عليه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمين ﴾ (باقي الآية ٢٥) ثم

<sup>(</sup>٣٨) انظر المصدرين السابقين الأول ص٣٣٦ - ٣٣٤ والناني ص٢٦٨٥ - ٢٦٨٦.

<sup>(</sup>٣٩) المصدران السابقان الأول ص٣٥٥ والثاني ص٢٦٨٦.

<sup>(</sup>٤٠) في ظلال القرآنَ، مصدر سابق جـ ٢٠ ص ٢٦٨٧ ويقول الشهيد سيد فطب: ليس هناك نص مقطوع به على أن شعيبا كان هو الشيخ الكبر الذي خدمه موسى وتزوج احدى ابنتيه، ولكن هذا هو الأرجح نظرا لورود قصة موسى بعد قصة شعيب في كل سرد للقصتين في القرآن. عما يوحي بأنها كانا متعاصرين أو متواليين .. ثم عاد في موصع آخر وقال انه ليس شعيبا وانما هو شيخ آخر من مدين، وذلك لأسباب ذكرها يمكن الرجوع اليها في هامن ص ٢٦٨٧ من مؤلفه في ظلال الفرآن جـ ٢٠٠.

نسمع في المشهد صوت الأنوثة المستقيمة السليمة ﴿قالت احداها يا أبت استأجره ان خير من استأجرت القوي الأمين﴾ (سورة القصص آية ٢٦) واستجاب الشيخ الكبير لاقتراح ابنته، ولعله أحس من نفس الفتاة، ونفس موسى ثقة متبادلة، وميلا فطريا سليا صالحا لبناء أسرة. والقوة والأمانة حين تجتمعان في رجل لا شك تهفو اليه طبيعة الفتاة السليمة التي لم تفسد، ولم تلوث، ولم تنحرف عن فطرة الله، فجمع الرجل بين الغايتين وهو يعرض على موسى أن يزوجه احدى ابنتيه، في مقابل أن يخدمه ويرعى ماشيته تماني سنوات، فان زادها الى عشر فهو تفضل منه لا يلزم به (١٠٠)، ﴿قال اني أريد أن أنكحك احدى ابنتي هاتين على أن تأجرني تماني حجج فان أتمت عشرا فمن عندك وما أريد أن أشق عليك ستجدني ان شاء الله من الصالحين﴾.

(سورة القصص آية ٢٧)

وهكذا يجيء الشيخ الكبير الى موسى صريحا، واضحا، كما يجيء الى ابنتيه أبا حانيا عاطفا، لا يرى حرجا في أن يتخير لابنته الرجل الذي تتمناه زوجا لها، ويردها حياؤها عن أن تعرض نفسها عليه(\*).

(\*)

<sup>(</sup>٤١) نفس المصدر السابق ص٢٦٨٨٠

وما كان أبرع الشيخ وأعدله فيا بينه وبين موسى من جهة، ثم فيا بينه وبين ابنتيه من جهة أخرى. فلم يشأ أن يفرض على موسى واحدة بعينها من ابنتيه هاتين، فلموسى أن يختار ما يشاء منها، ثم انه بذلك يكون قد سوى بين ابنتيه في القسمة، فلا يؤثر بهذا الخير احدى ابنتيه على الأخرى، وقبل موسى العرض في وضوح ودقة وأشهد الله (٢٠): ﴿قال ذلك بيني وبينك أيما الأجلين قضيت فلا عدوان على والله على ما نقول وكيل﴾.

وهكذا.. لحكمة مقدرة في علم الله، كان هذا الذي كان.. ولقد سكت السياق عند هذا الحد.. وطبيعي أن موسى قد أخذ بما هو أولى بالمروءة والكهال، فعمل بالأكثر دون الأقل، وان كان سياق القصة لم يذكر شيئا من ذلك.. ثم يبدأ السياق في عرض حلقة أخرى من حلقات القصة، حيث تبدأ مرحلة جديدة من مراحل المسيرة التي تتحرك فيها الأحداث الى غايتها. فها هو ذا موسى عليه السلام بعد ما قضى الأجل وسار بأهله عائدا من مدين الى مصر، يتلقى في الطريق ما لم يخطر له على بال.. لقد ناداه ربه وكلمه، وكلفه بالنهوض بالمهمة التي من أجلها وقاه، ورعاه، وعلمه، ورباه. مهمة الرسالة الى فرعون وملئه، ليطلق له بني اسرائيل يعبدون ربهم، لا يشركون به أحدا، ويرثون الأرض التي وعدهم ليمكن لهم فيها، ثم ليكون لفرعون وهامان وجنودها عدوا

التي تنحرف عن سواء الفطرة، وتخضع لتقاليد مصطنعة، تمنع الوالد من التقدم لمن يرتضى خلقه ودينه وكفايته لابنته أو أخته أو قريبته وتحتم أن يكون الزوج أو وليه أو وكيله هو الذي يتقدم.. (أنظر في ذلك في ظلال القرآن جـ ٢٠ ص ٢٦٨٨).

<sup>(</sup>٤٢) التفسير القرآني للقرآن ص ٣٣٧ - ٣٣٨.

وحزنا، ولتكون نهايتهم على يديه، كها وعد الله في مقدمة القصة من قبل (٢٠٠).

﴿ فلما قضى موسى الأجل وسار بأهله آنس من جانب الطور نارا قال لأهله امكثوا اني آنست نارا لعلي آتيكم منها بخبر أو جذوة من النار لعلكم تصطلون \* فلما أتاها نودي من شاطيء الواد الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى اني أنا الله رب العالمين \* وأن ألق عصاك فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبرا ولم يعقب يا موسى أقبل ولا تخف انك من الآمنين \* اسلك يدك في جيبك تخرج بيضاء من غير سوء واضمم اليك جناحك من الرهب فذانك برهانان من ربك الى فرعون وملائه انهم كانوا قوما فاسقين \* قال رب اني قتلت منهم نفسا فأخاف أن يقتلون \* وأخي هارون هو أفصح مني لسانا فأرسله معي ردئاً يصدقني اني أخاف أن يكذبون \* قال سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطانا فلا يصلون اليكما بآياتنا أنتا ومن اتبعكما الغالبون \*.

(سورة القصص الآبات ٢٩ - ٣٥)

وهنا تنتهي أحداث القصة التي جاءت في صلبها، وننتقل بعد ذلك الى خاتمتها، التي جاء ذكر لها في المقدمة من قبل..

#### الخاتمة:

لقد انتهى ذلك المشهد الرائع الجليل، مشهد تكليف موسى بالرسالة، أروع ما تكون النهاية.. ويطوي الزمان.. ويطوي المكان.. فاذا موسى وهارون، عليها السلام، في مواجهة فرعون بآيات الله البينات، واذا الخوار بين الهدى والضلال واذا النهاية الحاسمة في هذه الدنيا بالغرق،

<sup>(</sup>٤٣) نفس المصدر السابق ص ٣٤١ وكذلك في ظلال القرآن، مصدر سابق ص ٢٦٨٩ و ص ٢٦٩٣.

وفي الحياة الأخرى باللعنة، في سرعة واختصار (١١١).

وما جاءهم موسى بآياتنا بينات قالوا ما هذا الا سحر مفترى وما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين \* وقال موسى ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار انه لا يفلح الظالمون \* وقال فرعون يا أيها الملاً ما علمت لكم من اله غيري فأوقد لي يا هامان على الطين فاجعل لي صرحا لعلي أطلع الى اله موسى واني لأظنه من الكاذبين \* واستكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق وظنوا أنهم الينا لا يرجعون \* فأخذناه وجنوده فنبذناهم في اليم فانظر كيف كان عاقبة الظالمين \* وجعلناهم أئمة يدعون الى النار ويوم القيامة لا ينصرون \* وأتبعناهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة هم من المقبوحين \* .

(سورة القصص الآيات ٣٦ - ٤٢)

ان السياق هنا يعجل بالضربة القاضية ، ليصل من التكذيب مباشرة الى الاهلاك. ثم لا يقف عند الأخذ في الدنيا ، بل يتابع الرحلة الى الآخرة. وهذا الاسراع في هذه الحلقة الختامية مقصود ، متناسق مع اتجاه القصة في السورة ، وهو تدخل يد القدرة بلا ستار من البشر ، فها أن يواجه موسى عليه السلام فرعون ، حتى يعجل الله بالعاقبة ، وتضرب يد القدر ضربتها الحاسمة بلا تفصيل في المواجهة أو تطويل . فهي المزية في الدنيا ، وهي الهزيمة في الآخرة ، جزاء البغي ، والاستطالة ، وليست الهزيمة وحدها ، وانما هي اللعنة في هذه الأرض ، والتقبيح في يوم القيامة (من) .

وبعد عرض نصيب فرعون في الدنيا والآخرة، يعبر السياق ليعجل بعرض نصيب موسى عليه السلام: ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب من بعد

<sup>(</sup>٤٤) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جد ٢٠ ص٢٦٩٣.

<sup>(</sup>٤٥) نفس المصدر السابق ص ٢٦٩٤ – ٢٦٩٥.

ما أهلكنا القرون الأولى بصائر للناس وهدى ورحمة لعلهم يتذكرون السورة القصص آية ٤٣). فهذا نصيب موسى عليه السلام، وهو نصيب عظيم. وهذه عاقبته وهي عاقبة كرية.. كتاب من الله يبصر الناس كأنه بصائرهم التي بها يهتدون. ويتذكرون كيف تتدخل يد القدرة بين الطغاة والمستضعفين، فتختم للطغاة بالهلاك والتدمير، وتختم للمظلومين بالخير والتمكين.. وهكذا تنتهي قصة موسى عليه السلام، وفرعون في سورة (القصص) شاهدة بأن الأمن لا يكون الا في جانب الله، وأن الخافة لا تكون الا في البعد عن الله. ذلك الى تدخل يد القدرة سافرة متحدية للطغيان والطغاة، حين تصبح القوة فتنة يعجز عن صدها الهداة.وهي المعاني التي كانت الجاعة المسلمة الصغيرة المستضعفة في مكة، في حاجة الى الاطمئنان اليها، وكان المشركون المستكبرون في حاجة الى تدبرها، وهي المعاني المتجددة الدائمة حيثا كانت دعوة الى الهدى، وحيثا كان طغيان يقف في وجه الهدى.. وهكذا يجيء القصص القرآني مادة تربية للنفوس، وتقرير الحقائق وسنن الوجود لعلهم يتذكرون أ.

\* \* \*

وفي ختام المطاف مع هاتين القصتين الطويلتين من كتاب الله.. قصة يوسف عليه السلام.. وقصة موسى عليه السلام.. نلحظ أن السياق القرآني في كل منها مرتب على ما يشبه: المقدمة.. والصلب.. والخاتمة تماما مثلها لاحظناه في ترتيب سور المصحف مجتمعة.. وفي ترتيب آيات السورة الواحدة.. وفي ترتيب آيات القصص القصيرة والمتوسطة.. التي درسناها فيا سبق من فصول هذا الباب الرابع.. وقد جاء كل ذلك بطريقة فنية رائعة، لتشويق القارىء، وشده الى القراءة حتى النهاية دون ملل أو حتى مجرد التفكير في تركها جانبا..

<sup>(</sup>٤٦) نفس المصدر السابق ص٢٦٩٥ - ٢٦٩٦.

فان خضوع القصة القرآنية في موضوعها وطريقة عرضها، وادارة حوادثها، لمقتضى الأغراض الدينية، كل ذلك لم يمنع من بروز الخصائص الفنية في عرضها، لأن التعبير القرآني يؤلف بين الغرض الديني والغرض الفني. بل يجعل الجهال الفني أداة مقصودة للتأثير الوجداني الذي يجعل ورودها الى النفس أيسر، ووقعها في الوجدان أعمق.. فالقصة في القرآن سواء القصيرة أو المتوسطة، أو الطويلة، الما هي وسيلة من وسائله الكثيرة لتحقيق هدفه الأصيل، باعتباره كتاب دعوة دينية، والقصة احدى وسائله لابلاغ هذه الدعوة وتثبيتها.. والصحفي البارع، الذي يريد أن ترد موضوعاته الصحفية الى نفوس قرائه بيسر وسهولة، وتقع من وجدانهم أعمق الوقع، عليه أن يسترشد قرائه بيسر وسهولة، ويستهدي بما فيها من توجيهات ربانية تجل عن الوصف والحصر.

## (للبَّكِبُ لِالْرُلَابِعِ مِنْ صفات بِصِیِّحفِی وَوَاجبَ انْه

# في ضوء معَالِم قرآنتِ

الفصل الأوك: الإخلاص والنّقوى والصِّدق والصّبر

الفصَّهُ ل الثَّافِي: الأمُّر بالمعرفِ وَالنَّهِي عَن اللُّكُكُر

الفصّل الثّالِث: النّفكِير والحاسكة السّادِسكة

الفصّل الرّابع: تَنميّة المصَادِر الصّحفيّة

#### الفصل الأوك

### الإخلاص والنقوى والصِّدق والصَّبر

ان الأصل في الصحافة أنها مهنة جمع الأخبار، التي تمس الصالح العام، ونشرها بهدف توجيه الأمة، وتكوين الرأي العام الناضج. والصحافة النزيهة، الرشيدة، البناءة، هي التي تتحرى الدقة، والأمانة، والشرف، والنزاهة في أداء هذه المهمة السامية، فتعمل على نشر الأخبار الصادقة ذات الطابع الموضوعي وتمتنع عن نشر الأخبار غير الموثوق من صحتها، أو التي تهدف الى تشجيع الرذيلة والتنفير من الفضيلة.

والذين يقومون بهذه المهمة هم الصحفيون، الذين تتعدد مهامهم، وتتنوع مسئولياتهم، لتشمل كل ما يتعلق بعمليات جمع الأخبار، وصياغتها الصياغة الصحفية السليمة، ونشرها.. وعليهم أن يتحروا الأمانة، والصدق في الحصول على الأخبار من مصادرها الصحيحة الموثوق بها، ثم نقلها نقلا صحيحا، وصياغتها ونشرها بأمانة وصدق، والتعليق عليها اذا احتاج الأمر كذلك بأمانة وصدق.. ومعنى ذلك أنه يجب عليهم جميعا أن يكون لهم ضائر يقظة أمينة، تمنعهم من اللجوء الى طرق غير أمينة، للحصول على الأخبار، أو المبالغة في وصف الأحداث أو تحريف البيانات أو نشر أخبار أو التعليق عليها ما لم تكن هناك مصلحة هامة تعود بالفائدة على القراء والمجتمع.

ولكي يتحقق ذلك لا بد للصحفي الملتزم أن تتوفر فيه العديد من الصفات التي تنبع من تعاليم الاسلام، ونهج القرآن الكريم، ومنها الاخلاص في عمله ومراقبة الله ومحاسبة نفسه في كل صغيرة وكبيرة،

وتقوى الله سبحانه وتعالى في تلك المهمة الجليلة التي يقوم بأدائها لمصلحة الناس والمجتمع.. وكذلك تحري الصدق في كل ما يقوله ويكتبه وينقله الى القراء، والتحلي بالصبر في أداء عمله.. وسنتعرض فيا يلي لبعض تلك الجوانب..

#### (١) الاخلاص في العمل:

لقد تضمن القرآن الكريم كثيراً من الآيات التي تتضمن معالم بارزة في هذا الصدد، تجعل الصحفي الذي يستهدي بها ويسترشد بما فيها، يؤدي عمله على خير وجه.. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿انكم لذائقوا العذاب الأليم \* وما تجزون الا ما كنتم تعملون \* الا عباد الله الخلصين ﴾. (سورة الصافات الآيات ٣٨ – ٤٠)

والسياق يوضح أن (عباد الله الخلصين) قد استثناهم الله تعالى من تذوق العذاب الألم في يوم القيامة، ولا يناقشون في الحساب، بل يتجاوز عن سيئاتهم ان كانت لهم سيئات.. والآيات التالية لذلك تعرض أخبارا تصور ذلك النعيم الذي يتقلبون في أعطافه، وتستمتع به النفس، ويستمتع به الحس ﴿أولئك لهم رزق معلوم فواكه وهم مكرمون في جنات النعيم على سرر متقابلين...﴾ فهم أولا: عباد الله الخلصون، وفي هذه الاشارة أعلى مراتب التكريم، وهم ثانيا (مكرمون) في الملأ الأعلى، ويا له من تكريم (۱).

وقوله تعالى: ﴿قال رب بما أغويتني لأزين لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين \* الا عبادك منهم الخلصين ﴾.

(سورة الحجر الآيتان ٣٩ - ٤٠)

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٣ ص ٢٩٨٧ وكذلك مختصر تفسير ابن كثير، مصدر سابق مجلد ٣ ص ١٧٨ وأبضا صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٣٣ ص ٣٣٠.

لقد حدد ابليس اللعين عدته بتزيين القبيح وتجميله، والاغراء بزينته المصطنعة على ارتكابه. وهكذا لا يجترح الانسان الشر الا وعليه من الشيطان مسحة تزينه وتجمله وتظهره في غير حقيقته. فليفطن الناس الى عدة الشيطان وليحذروا كلما وجدوا في أمر تزيينا.. والله سبحانه وتعالى يستخلص لنفسه من عباده من يخلص نفسه لله ويجردها له وحده، هؤلاء ليس للشيطان عليهم من سلطان .

وقوله تعالى: : ﴿قال فبعزتك لأغوينهم أجمعين؟ الا عبادك منهم الخلصين﴾.

يقسم ابليس بعزة الله تعالى ليغوين جميع الآدميين، لا يستثنى منهم الا من ليس له عليهم سلطان وهم «الخلصين» الذي يوجد بينهم وبينه حاجز من غوايته، وكيده، وعاصم يحول بينهم وبينه: انه عبادة الله التي تخلصهم لله (۳).

#### (٢) مراقبة الله تعالى:

والله سبحانه وتعالى قائم على كل نفس بما كسبت، رقيب على كل جارحة بما اجترحت، مطلع على ضمائر القلوب اذا هجست، حسيب على خواطر عباده اذا اختلجت، لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السماوات والأرض، تحركت أو سكنت، محاسب على النقير والقطمير والقليل والكثير من الأعمال وان خفيت (1).

ومن المعالم القرآنية التي تحض على مراقبة الانسان لله تعالى في عمله، والتي يجب أن يسترشد بها الصحفي الملتزم ويهتدي في عمله، قوله تعالى:

<sup>(</sup>٢) المصدر الأول السابق جـ ١٤ ص ٢٢٤١ - ٢٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق جـ ٢٣ ص٣٠٢٨٠

<sup>(</sup>٤) احياء علوم الدين، مصدر سابق، جـ ٤ ص٣٣٦٠٠

﴿ ان الله لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء ﴾ (سورة آل عمران آية ٥).

وفي هذا تأكيد علم الله الذي لا يخفى عليه شيء، فهو مطلع على كل ما في الكون لا تخفى عليه خافية، ولن يمكن اذاً ستر النوايا عليه، ولا اخفاء الكيد عنه (٥).

وقوله تعالى: ﴿وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعملون بصير ﴾ (سورة الحديد آية ٤) فهو جل وعلا محيط بكل شيء، مهيمن على كل شيء، رقيب على أعبال العباد، مطلع على كل صغيرة وكبيرة، ويعلم خفايا الصدور وطوايا القلوب(1).

وقوله تعالى: ﴿وهو عليم بذات الصدور﴾ (سورة الحديد آية ٦) أي هو العالم بالسرائر والضائر وما فيها من النوايا والخفايا(٧).

وقوله تعالى: ﴿الذق يراك حين تقوم \* وتقلبك في الساجدين \* انه هو السميع العلم. ﴾.

(سورة الشعراء الآيات ٢١٨ - ٢٢٠)

أي يراك حين تكون وحدك تقوم في فراشك ومجلسك. ويرى تقلبك مع المصلين في الركوع والسجود والقيام، يراك وحدك، ويراك في الجاعة، انه تعالى السميع لما تقوله، العليم بما تخفيه (^).

وقوله تعالى: ﴿يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور﴾ (سورة غافر آية ١٩) أي يعلم تعالى العين الخائنة بمسارقتها النظر الى محرم، ويعلم

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ٣ ص٣٦٨ وكذلك صفوة التفاسير جـ٣ ص ١٨٤٠.

<sup>(</sup>٦) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٢٧ ص ٣٢١.

<sup>(</sup>v) نفس المصدر السابق ونفس الصفحة.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر السابق جـ ١٩ ص ٣٩٧.

السر المستور تخفيه الصدور<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿إن ربك لبالمرصاد﴾ (سورة الفجر آية ١٤) أي ان ربك ليراقب أعهال الناس ويحصيها عليهم، ولا يفوته منها شيء ويجازيهم الله الناس ويحصيها عليهم، ولا يفوته منها شيء ويجازيهم الله الناس ويحصيها عليهم، ولا يفوته منها شيء ويجازيهم الله الناس ويحصيها عليهم، ولا يفوته منها شيء ويجازيهم الله الناس ويحصيها عليهم اللهم ا

وقوله تعالى: ﴿والله بما تعلمون بصير﴾ (سورة التغابن آية ٢) فهو تعالى رقيب على الانسان فيا يعمل، بصير بحقيقة نيته واتجاهه، فليعمل اذاً، وليحذر هذا الرقيب البصير الذي لا تخفى عليه خافية (١١٠).

وقوله تعالى: ﴿يعلم ما في الساوات والأرض ويعلم ما تسرون وما تعلنون والله عليم بذات الصدور﴾. (سورة التغابن آية ٤)

وفي هذا تصوير للعلم الالهي الحيط بكل شيء، المطلع على سر الانسان وعلانيته، وعلى ما هو أخفى من السر.. وفي هذا ما يجعل المؤمن يحيا حياة الذي يشعر بأنه مكشوف كله لعين الله تعالى، فليس له سر يخفى عليه، وليس له نية غائرة في الضمير لا يراها، وهو العليم بذات الصدور (١٢).

وعلى الصحفي أن يؤدي عمله وهو على يقين من أن الله سبحانه وتعالى له بالمرصاد، وسيناقشه الحساب على القليل والكثير من الأعال وان خفيت. فمن حاسب نفسه قبل أن يحاسب خف في القيامة حسابه، وحضر عند السؤال جوابه، وحسن منقلبه ومآبه (١٣).. وفي هذا يقول

<sup>(</sup>٩) نفس المصدر السابق جـ ٢٤ ص ٩٧ - ٩٨٠

<sup>(</sup>١٠) نفس المصدر السابق جـ٣٠ ص٥٥٧.

<sup>(</sup>۱۱) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٥٨٥ وكذلك صفوة التفاسبر جـ ٢٨ ص ٣٩١.

<sup>(</sup>١٢) المصدر الأول السابق ص٣٥٨٦ والمصدر الثاني السابق ص٣٩٢٠.

<sup>(</sup>۱۳) احياء علوم الدين، مصدر سابق ص٣٣٦٠

الله تعالى: ﴿ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا وان كان مثال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسبين﴾ (سورة الأنبياء آية ٤٧). والحبة من خردل تصور أصغر ما تراه العيون وأخفه في الميزان، وهي لا تترك يوم الحساب ولا تضيع، والميزان يميل بها.. فلتنظر نفس ما قدمت لغد، وليصغ قلب الى النذير، ولبيادر الغافلون المعرضون المستهزئون قبل أن يحق النذير في الدنيا أو في الآخرة، فانهم ان نجوا من عذاب الدنيا فهناك عذاب الآخرة الذي تعد موازينه، فلا تظلم نفس شيئا، ولا يهمل مثقال حبة من خردل (١٤١)..

وقوله تعالى: ﴿ووضع الكتاب فترى الجرمين مشفقين مما فيه ويقولون يا ويلتنا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة الا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك أحدا﴾ (سورة الكهف آية ٤٩) فهذا هو سجل أعهلهم يوضع أمامهم، وهم يتملونه ويراجعونه، فاذا هو شامل دقيق، وهم خائفون من العاقبة ضيقو الصدور بهذا الكتاب الذي لا يترك شاردة ولا واردة. ويقولون يا حسرتنا ويا هلاكنا على ما فرطنا في حياتنا الدنيا. وهي قولة المحسور المغيظ الخائف المتوقع لأسوأ العواقب، وقد ضبط مكشوفا لا يملك هربا، ولا مغالطة، ملاقي جزاءه عادلا، فان الله تعالى لا يعاقب انسانا بغير جرم، ولا ينقص من ثواب الحسن (١٥).

وقوله تعالى: ﴿يوم يبعثهم الله جميعا فينبئهم بما عملوا أحصاه الله ونسوه والله على كل شيء شهيد﴾ (سورة المجادلة آية ٦) أي يخبرهم الله بما ارتكبوا في الدنيا، حيث ضبطه الله تعالى، وحفظه عليهم في

<sup>(</sup>١٤) في ظلال الفرآن مصدر سابق جـ ١٧ ص ٢٣٨١ - ٢٣٨٢.

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق جـ ١٥ ص ٢٢٧٤ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ١٥ ص ١٩٤٠.

صحائف أعمالهم، بينها هم نسوا ذلك لاعتقادهم أن لا حساب ولا جزاء، فالله سبحانه وتعالى مطلع وناظر لا يغيب عنه شيء، ولا يخفى عليه شيء (١٦).

وقوله تعالى: ﴿ يومئذ يصدر الناس أشتاتا ليروا أعهام \* فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره \* ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره \* (سورة الزلزلة الآيـــات ٦ - ٨) انهم ذاهبون الى حيـــث تعرض عليهم أعهام، ليواجهوها ويواجهوا جزاءها. ومواجهة الانسان لعمله قد تكون أحيانا أقسى من كل جزاء ، وان من عمله ما يهرب من مواجهته بينه وبين نفسه ، ويشيح بوجهه عنه لبشاعته حين يتمثل له في نوبة من نوبات الندم ولذع الضمير. فكيف به وهو يواجه بعمله على رؤوس الأشهاد في حضرة الجليل العظيم الجبار.. انها عقوبة هائلة رهيبة.. مجرد أن يروا أعهام ، وأن يواجهوا بما كان منهم ، ووراء رؤيتها الحساب الدقيق الذي أعهام ، وأن يواجهوا بما كان منهم ، ووراء رؤيتها الحساب الدقيق الذي

#### (٣) تقوى الله:

وهناك أيضا الكثير من المعالم القرآنية التي تحض على تقوى الله تعالى في كل شيء، وما أحرى بالصحفي الملتزم أن يسترشد بها ويستهدي في عمله حتى يكون عمله صالحا خالصا لوجه الله ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَاتَقُوا الله ما استطعتم ﴾ (سورة التغابن آية ١٦). وفي هذا هتاف للذين آمنوا بتقوى الله في حدود الاستطاعة وبالسمع والطاعة، فالطاعة في الأمر ليس لها حدود، ومن ثم يقبل فيها ما يستطاع، فالله تعالى لا يكلف نفسا ما لا تطيق (١٨).

<sup>(</sup>١٦) صفوة التماسير، مصدر سابق، جـ ٢٨ ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>١٧) في طلال القرآن، مصدر سابق، جـ٣٠ ص٣٩٥٥.

<sup>(</sup>۱۸) المصدر السابق جـ ۲۸ ص ۳۵۹۰ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ۲۸ ص ۳۹۵.

وقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سديدا \* يصلح لكم أعهالكم ﴾ (سورة الأحزاب الآيتان ٧٠ – ٧١) فالقرآن الكريم يوجه المؤمنين الى تسديد القول، واحكامه، والتدقيق فيه، ومعرفة هدفه واتجاهه، ويوجههم الى القول الصالح الذي يقود الى العمل الصالح، فالله تعالى يرعى المسددين ويقود خطاهم، ويصلح لهم أعهالهم جزاء التصويب والتسديد (١٠).

وقوله تعالى ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ﴾ (سورة آل عمران آية ١٠٢) أي اتقوا الله التقوى الدائمة اليقظة ، التي لا تغفل ؛ ولا تفتر لحظة من لحظات العمر . . اتقوا الله كما يحق له أن يتقى ، وهي هكذا بدون تحديد ، تدع القلب مجتهدا في بلوغها كها يتصورها ، وكها يطيقها . وكلها اقترب بتقواه من الله تيقظ الى مقام أرفع مما بلغ ، والى مرتبة وراء ما ارتقى وتطلع الى المقام الذي يستيقظ فيه قلبه فلا ينام (٢٠٠).

وللصحفي مثلها هو للانسان بصفة عامة، أن يفكر فيا يشاء، كها يشاء، كها يشاء، وهو آمن من التعرض للعقاب على هذا التفكير، والعلة في ذلك أن الشريعة الاسلامية لا تعاقب الانسان على أحاديث نفسه، ولا تؤاخذه على ما يفكر فيه من قول أو فعل محرم، وانما تؤاخِذه على ما آتاه من قول أو فعل محرم، وانما تواخِذه على ما آتاه من قول أو فعل محرم،

فقد روى أحمد ومسلم وغيرها عن أبي هريرة قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿وان تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله﴾ (سورة البقرة آية ٢٨٤) اشتد ذلك على الصحابة، فأتوا رسول الله عَلَيْكُم، ثم

<sup>(</sup>١٩) المصدر الأول السابق جـ ٢٢ ص ٢٨٨٤.

<sup>(</sup>٢٠) في ظلال القرآن جـ ٤ ص٤٤٠.

<sup>(</sup>٢١) التشريع الجنائي الاسلامي (عبد القادر عودة) مصدر سابق ص٣١٠.

جثوا على الركب فقالوا: قد أنزل عليك هذه الآية ولا نطيقها. فقال: «أتريدون أن تقولوا كها قال أهل الكتابين من قبلكم (سمعنا وعصينا) بل قولوا: ﴿ سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واليك المصير ﴾ فلها اقترأها القوم، وذللت بها ألسنتهم أنزل الله في أثرها ﴿ آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واليك المصير ﴾ (سورة البقرة آية ٢٨٥) فلها فعلوا ذلك نسخها الله فأنزل ﴿لا يكلف الله نفسا البقرة آية ٢٨٥) فلها فعلوا ذلك نسخها الله فأنزل ﴿لا يكلف الله نفسا ذلك أن كل ما لا يدخل تحت الوسع من أعال القلب هو الذي لا يؤاخذ به. فالخاطر، وهو حديث النفس، فلا يؤاخذ به، لأنه لا يدخل تحت الاختيار، والمؤاخذة به تكليف ما لا يطاق. وهو المراد يدخل تحت الاختيار، والمؤاخذة به تكليف ما لا يطاق. وهو المراد بقوله على الم تتكلم أو تعمل به (٣٢٠) (متفق عليه).

#### (٤) الصدق:

والصحفي الملتزم يجب أن يتصف بالصدق في كل ما يحصل عليه من أخبار ويقدمها للنشر ولا يخشى في الحق لومة لائم. فالصدق هو جوهر الدعوة الاسلامية ولذلك يكون هذا الصحفي موضع الاحترام والتقدير، ويكون لكلامه وزن، ويصل الى القلوب مباشرة (٢١٠). وينقل معلوماته الصادقة بفاعلية المؤمن بمبادئه، المتيقن من صدقها، الشاعر بقيمتها، فيمثل أداة اتصال ووسيلة اعلام متحركة لها قوتها التأثيرية الفعالة والمباشرة (٢٥٠).

<sup>(</sup>۲۲) الفرآن الكريم (ببروت ۱۹۷۱) ص۱۲۱.

<sup>(</sup>۲۳) احیاء علوم الدین، مصدر سابق ص۳۹ - ۳۷۰

<sup>(</sup>٢٤) محمد ابراهيم نصر - الاعلام وأثره في نشر الفيم الاسلامية وحمايتها (الرياض الطبعة الأولى ١٩٧٨) ص ٣٥٠ ص ٤٤٠

<sup>(</sup>٢٥) عارة نجيب - الاعلام في ضوء الاسلام (الرياض الطبعة الأولى ١٩٨٠) ص١٢٢.

ويتحدث الامام أبو حامد الغزالي عن صدق القول فيقول: ان ذلك لا يكون الا في الأخبار أو فيا يتضمن الأخبار، وينبه عليه. والخبر اما أن يتعلق بالماضي أو المستقبل.. وحق على كل عبد أن يحفظ ألفاظه فلا يتكلم الا بالصدق. وهذا هو أشهر أنواع الصدق وأظهرها. فمن حفظ لسانه عن الإخبار عن الأشياء على خلاف ما هي عليه فهو صادق (٢٦٠).. والامام الغزالي بذلك يقرر أن واجب كل انسان أن يتحرى الصدق فيا يقوله حتى يكون صادقا فيا ينقله من الأخبار أو ينبه عليها.. وهذا ما يجب أن يتصف به الصحفي ويتحراه دائما في عمله الذي يقوم أساسا على استقاء الأخبار المفيدة وصياغتها ونقلها الى القراء لتحقيق النفع والفائدة لهم..

والمعالم القرآنية التي توضح فضيلة الصدق وتحض عليه كثيرة، ويكني في فضيلته أن الصدق من أفعال الله تعالى، ومن أصدق من الله قيلا ووعدا ووعيدا كها أن الله تعالى وصف الأنبياء الكرام به في معرض المدح والثناء (٢٧) فقال: ﴿واذكر في الكتاب ابراهيم انه كان صديقا نبيا﴾.

وقال تعالى: ﴿واذكر في الكتاب اساعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا﴾ (سورة مريم آية ٥٤) وقال تعالى: ﴿واذكر في الكتاب ادريس انه كان صديقا نبيا﴾

والصدق من صفات عباد الله المؤمنين المتقين وفي ذلك يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين ﴾ (سورة التوبة آية

<sup>(</sup>٢٦) احياء علوم الدين، مصدر سابق جـ ٤ ص ٣٣١.

<sup>(</sup>۲۷) نفس المصدر السابق ص٣٣٠ وكذلك يجيى المعلمي - مكارم الاخلاق في القرآن الكريم (الرياض ١٩٧٥م) ص١١٨ - ١١٩٠.

119) وهو هتاف للذين آمنوا أن يتقوا الله ويراقبوه في جميع أقوالهم وأفعالهم، وأن يكونوا مع أهل الصدق واليقين، الذين صدقوا في الدين نية وقولا وعملا، وهم الصفوة الختارة من السابقين والذين اتبعوهم باحسان (٢٨).

والكذب من الصفات المنافية لمكارم الأخلاق، وقد نهى الله عنه وحذر من عواقبه الوخيمة وتوعد الكاذبين، وهددهم بعذاب في الدنيا وفي الآخرة، وبين أنهم أشد الناس ظلما، وأوجبهم للعقاب لأن الكذب في الدنيا يزعزع ثقة الناس فيمن يتصف به، فلا يثقون بوعوده، ولا يصدقون أقواله، وهو في الآخرة مقود الى النار(٢١).

والآيات القرآنية كثيرة في هذا الصدد ومنها قوله تعالى: ﴿فَمَنَ أَظُلَمُ مَنَ كَذَبَ عَلَى الله وكذب بالصدق اذ جاءه ﴾ (سورة الزمر آية ٣٢) يقول عز وجل مخاطبا المشركين الذين افتروا على الله وجعلوا معه آلهة أخرى وادعوا أن الملائكة بنات الله وجعلوا له ولدا، تعالى الله عن قولهم علوا كبيرا. ومع هذا كذبوا بالحق اذ جاءهم على ألسنة رسل الله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين (٣٠).

وقوله تعالى: ﴿ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة﴾ (سورة الزمر آية ٦٠) أي ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله بنسبة الشريك له والولد، وجوههم سوداء مظلمة بكذبهم وافترائهم (٣١).

<sup>(</sup>۲۸) في ظلال القرآن مصدر سابق جـ ١١ ص ١٧٣٣ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ١١ ص ١٢٠ وأيضا مكارم الاخلاق، المصدر الثاني السابق ص ١٢٠٠

<sup>(</sup>٢٩) الاعلام وأثره في نشر القيم الاسلامية وحمايتها، مصدر سابق ص٤٣ وكذلك مكارم الاخلاق في القرآن، مصدر سابق ص١٧٠٠

<sup>(</sup>٣٠) تفسر ابن كثير، مصدر سابق جـ٦ ص٩٢٠.

<sup>(</sup>٣١) صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ٢٤ ص ٨٦٠

وقوله تعالى: ﴿انمَا يفتري الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله ﴾ (سورة النحل آية ١٠٥) أي لا يكذب على الله الا شرار الخلق من الكفرة والملحدين المعروفين بالكذب عند الناس، لأنهم لا يخافون عقابا يردعهم، فالكذب جريمة فاحشة لا يقدم عليها مؤمن (٣٢).

ومع أن الصدق هو الأساس الذي يجب على الصحفي أن يتحراه دامًا في عمله ويتجنب الكذب الذي نهى الله عنه وحذر منه، وتوعد الكاذبين بالعقاب الأليم، الا أن هناك حالات تقضي المصلحة العامة فيها بعدم ذكر الحقيقة كاملة، وهو ما يسمى بمباحات الكذب أو بما رخص فيه الكذب. والذي يدل على الاستثناء ما روي عن أم كلثوم رضي الله عنها أنها سمعت رسول الله عنها يقول: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمي خيرا أو يقول خيرا» متفق عليه. وزاد مسلم في رواية: «قالت أم كلثوم ولم أسمعه يرخص في شيء مما يقول الناس الرجل في ثلاث، تعني الحرب، والاصلاح بين الناس، وحديث الرجل امرأته وحديث المرأة زوجها» (٣٣).

فهذه الثلاث ورد فيها صريح الاستثناء، وفي معناها ما عداها، اذا ارتبط به مقصود صحيح له أو لغيره (٢١٠). ومثال ذلك حالات الأوبئة الخطيرة، والكوارث الضخمة وغير ذلك، لأنه ليس من الحكمة في شيء نشر أمثال تلك الأخبار بكل تفاصيلها وضحاياها، لأن ذلك يبث الرعب والذعر بين الناس.

<sup>(</sup>٣٢) تفسير ابن كثير مصدر سابق جد ٤ ص ٢٢٧ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ١٤ ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٣٣) رباص الصالحين، مصدر سابق ص٥٥٠ - ٥٥١ وكذلك احياء علوم الدين مصدر سابق ص ١١٩٠.

<sup>(</sup>٣٤) المصدر الناني السابق ص١٣٠.

#### (٥) الصبر:

فها من قربة الا وأجرها بتقدير وحساب الا الصبر، فان جزاءه مطلق عند الله بلا حساب. وقد وعد الله تعالى الصابرين بأنه معهم فقال تعالى: ﴿واصبروا ان الله مع الصابرين﴾ (سورة الأنفال آية ٤٦) وعلق سبحانه وتعالى النصرة على الصبر فقال: ﴿بلى ان تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا يمدد كم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين﴾ (سورة آل عمران آية ١٢٥) وقد امتدح الله تعالى الصابرين من عباده، ووعدهم بأن يحقق لهم أملهم فيا يرجونه من نصر وأن يفرج عنهم كربهم، ويشيبهم على صبرهم. وجمع للصابرين بين أمور لم يجمعها لغيرهم فقال تعالى: ﴿أُولئكُ عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئكُ هم المهتدون﴾ (سورة أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون﴾ (سورة

البقرة آية ١٥٧) فالهدى والرحمة والصلوات مجموعة للصابرين (٣٥).

ولقد أوصى الله تعالى عباده المؤمنين بالصبر على الشدائد، والصبر في الجهاد فقال تعالى: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة﴾ (سورة البقرة آية ٤٥) وقال تعالى: ﴿ولمن صبر وغفر ان ذلك لمن عزم الأمور﴾ (سورة الشورى آية ٤٣) فان ذلك الصبر من الأمور الحميدة التي أمر الله بها وأكد عليها، ويجازي عليها بالثواب الجزيل، والثناء الجميل (٢٦).

وقال تعالى: ﴿ولئن صبرتم لهو خير للصابرين\* واصبر وما صبرك الا بالله ﴾ (سورة النحل الآيتان ١٢٦ -١٠٢٧)، وفي ذلك تأكيد للأمربالصبر، واخبار بأن ذلك لا ينال الا بمشيئة الله، واعانته، وحوله وقوته.. ونجد أيضا أمرا بالصبر للمؤمنين في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ﴾ (سورة آل عمران آية ٢٠٠) فالصبر هو زاد الطريق ودفع للملل والسأم واليأس والقنوط.. كذلك نجد أمرا للاستعانة بالصبر على أمور الدين والدنيا في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر والصلاة ان الله مع الصابرين ﴾ (سورة البقرة آية ١٥٣) فالله سبحانه وتعالى يعلم ضخامة الجهد الذي تقتضيه الاستقامة على الطريق بين شتى النوازع والدوافع والصراعات والعقبات ولذلك يأمر المؤمنين بالاستعانة بالصبر وقرنه بالصلاة أيضا ان الله مع الصابرين بالنصر والمعونة والتأبيد (٢٠٠).

وقوله تعالى: ﴿وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ما أصابك

<sup>(</sup>٣٥) احياء علوم الدين، مصدر سابق جـ ٤ ص٥٥ - ٥٤ وكذلك مكارم الاخلاق في القرآن الكريم، مصدر سابق ص١١٦ و ص١١٥.

<sup>(</sup>٣٦) صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ٢٥ ص ١٤٤ وكذلك تعسير ابن كثير مصدر سابق حـ ٦ ص ٢١١ وكذلك المصدر الثاني السابق ص ١١٤.

<sup>(</sup>٣٧) راجع في ذلك تفسيرابن كذبر جـ ٤ ص ٣٣٧ وكذلك في ظلال القرآن حـ ٢ ص ١٤١ و جـ ٤ ص ٥٥١ – ٥٥٦ وأيضا صفوة التفاسير جـ ٢ ص١٠٦.

ان ذلك من عزم الأمور﴾ (سورة لقان آية ١٧) فان الآمر بالمعروف، والناهي عن المنكر، لا بد أن يناله من الناس أذى. فأمره بالصبر على أذى الناس، فان ذلك من عزم الأمور (٣٨).

وقد أوصى الله تعالى نبيه محمدا على كيد المسركين والمنافقين، وأذاهم وتكذيبهم اياه فقال تعالى: ﴿واتبع ما يوحى اليك واصبر حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين﴾ (سورة يونس آية ١٠٩) كها قال تعالى: ﴿واصبر على ما يقولون واهجرهم هجرا جميلا﴾ (سورة المزمل آية ١٠) وفي ذلك أمر من الله تعالى الى رسوله على الصبر على ما يقوله الذين كذبوه من سفهاء قومه، وان يهجرهم هجرا جميلا وهو الذي لا عتاب معه (٢٩).

ومن صفات المؤمنين التواصي بالصبر، وذلك تنفيذا لأمر الله تعالى: ﴿وتواصوا بالحسر الله الله الله تعالى: الطاعات وترك الحرمات، وعلى المصائب والأقدار وأذى من يؤذي ممن يأمرونه بالمعروف وينهونه عن المنكر (١٠٠).

\* \* \*

تناولنا فيا سبق بعض المعالم القرآنية، حول العديد من الصفات التي يجب أن يتصف بها الصحفي الملتزم ويتحلى بها لكي ينجح في أداء عمله على الوجه السلم.. وهي تدور حول الاخلاص في العمل، وتقوى الله ومراقبته تعالى، ومحاسبة النفس في كل صغيرة وكبيرة، وتحري الصدق وتجنب الكذب في كل ما ينقله وينشره والتحلي بالصبر

<sup>(</sup>۳۸) تفسر ابن کثبر، مصدر سابق حـ٥ ص٠٣٨٥.

<sup>(</sup>٣٩) نفس المصدر السابق جـ ٧ ص ١٤٨ وكذلك مكارم الأخلاق في القرآن الكريم مصدر سابق ص ١١٢٠.

<sup>· · ·</sup> نفس المصدر السابق جـ ٧ ص ٣٩٦ وكذلك المصدر الثاني السابق ص ١١١٨٠

في أداء تلك المهمة، لكي يتمكن من التغلب على ما يقابله من صعاب في عمله وما أكثرها.. ثم ماذا عن واجبات الصحفي، التي يجب أن يلتزم بأدائها والحرص على اتباعها في عمله.. هذا ما نتناوله في الفصول التالية ان شاء الله، حيث نقدم جانبا من أهم تلك الواجبات.. ونبدأ بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفصل التالي...

#### الفصّل الشّاني

### الأمر بالمعرف والسهي عن المنكر

انتهينا في الفصل السابق من استعراض بعض الصفات التي يجب أن يتحلى بها الصحفي الملتزم ويحرص على تحريها دائما في عمله.. وفي هذا الفصل نتناول واجبا هاما من واجبات الصحفي الملتزم التي يتحتم عليه النهوض بها وذلك في ضوء الهدي القرآني الكريم.. هذا الواجب هو (الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر).

وحول أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفضيلته يقول الامام أبي حامد الغزالي<sup>(۱)</sup> «هو القطب الأعظم في الدين. وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين أجمعين. ولو طوى بساطه وأهمل علمه وعمله لتعطلت النبوة، واضمحلت الديانة، وعمت الفترة، وفشت الضلالة، وشاعت الجهالة، واستشرى الفساد. واتسع الخرق، وخربت البلاد. وهلك العباد. ولم يشعروا بالهلاك الا يوم التناد. وقد كان الذي خفنا أن يكون. فانا لله وانا اليه راجعون. اذ قد اندسر من هذا القطب عمله وعلمه. وانمحق بالكلية حقيقته ورسمه. فاستولت على القلوب مداهنة الخلق، وانمحت عنها مراقبة الخالق، واسترسل الناس في القلوب مداهنة الخلق، وانمحت عنها مراقبة الخالق، واسترسل الناس في مادق لا تأخذه في الله لومة لائم. فمن سعى في تلافي هذه الفترة، وسد مادق لا تأخذه في الله لومة لائم. فمن سعى في تلافي هذه الفترة، وسد هذه الثلمة اما متكفلا بعملها أو متقلدا لتنفيذها مجدد لهذه السنة الدائرة، ناهضا بأعبائها ومتشمرا في احيائها، كان مستأثرا من بين الخلق باحياء سنة أفضى الزمان الى اماتتها ومستبدا بقربة تتضاءل درجات القرب دون ذروتها».

<sup>(</sup>١) احياء علوم الدين، مصدر سابق، جـ ٢ ص ٢٦٩.

وواضح من هذا مدى أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفضيلته، ومكانته في الدين، الذي بعث الله تعالى له النبيين أجمعين. ولو أهمل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لفشى الضلال، وشاع الجهل، واستشرى الفساد، وعم النفاق، وانمحت مراقبة الخالق، واسترسل الناس في اتباع الهوى والشهوات استرسال البهائم. ولكاد ينعدم في الحياة وجود مؤمن صادق لا تأخذه في الله لومة لائم. والذي يقوم بمهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويحيي هذه السنة، يكون جزاؤه أعظم قربة وتتضاءل درجات القرب دون ذروتها.

والواجب يحتم على الصحفي المؤمن برسالته، الواعي لها، أن ينهض بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فيا يكتبه، وينشره من أخبار ومقالات وغيرها، حتى يساهم بمجهوده في تبصير الناس بما يجب عليهم عمله لتجنب الوقوع في المعاصي والضلال والفساد واتباع الشهوات والهوى، وغير ذلك من أمور دينهم ودنياهم.

ويدل على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفضيلته، معالم قرآنية كثيرة، يجد فيها الصحفي زادا وافرا طيبا، يهديه ويدفعه الى القيام بهذا الواجب الهام.. ومن تلك المعالم القرآنية قوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون﴾ (سورة آل عمران الآية ١٠٤) أي ولتقم منكم طائفة أو جماعة تدعو الى الخير، وتأمر بكل معروف، وتنهى عن كل منكر.. وفي الآية أمر الله سبحانه وتعالى للقيام بهذه المهمة في قوله تعالى: ﴿ولتكن﴾ وفيها أيضا بيان أن الفلاح منوط بالقائمين بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في قوله تعالى: ﴿وأولئك هم المفلحون﴾ والدعوة الى الخير، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، تكليف ليس باليسير، اذا نظرنا الى طبيعته، والى اصطدامه بشهوات الناس

ونزواتهم، ومصالح بعضهم ومنافعهم، وفيهم المتسلط، والهابط الذي يكره الصعود، والمسترخي الذي يكره الاشتداد، والمنحل الذي يكره الاستقامة (٢٠). الجد، والظالم الذي يكره العدل، والمنحرف الذي يكره الاستقامة (٢٠).

ويستدل من الآية أن القيام بالأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فرض كفاية، لا فرض عين، وأنه اذا قام به أمة سقط الفرض عن الآخرين، اذ لم يقل الله تعالى في الآية كونوا كلكم آمرين بالمعروف ناهين عن المنكر. بل قال تعالى: ﴿ولتكن منكم أمة﴾ فاذا قام به واحد أو جماعة، سقط الحرج عن الآخرين، وان تقاعد عنه الخلق أجمعون عم الحرج كافة القادرين عليه (٣).

والصحفي بطبيعة الحال يأتى ضمن القادرين على القيام بهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وذلك لما يوجد تحت يده وتصرفه من وسيلة اعلامية تؤثر غاية التأثير في الرأي العام وتشكله، وتؤدي دورا هاما في توجيه الناس الوجهة الصحيحة، وترشيدهم وتبصيرهم بأمور دينهم ودنياهم.. ونتيجة لذلك، ووفقا لمفهوم تلك الآية القرآنية، يصبح الصحفي داخلا ضمن الجهاعة التي يأمرها الله تعالى للقيام بالدعوة الى الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويكفيه شرفا وعزا وجاها، في الدنيا والآخرة، لو قام بأعباء هذا الأمر الرباني أن يصبح في زمرة أولئك المفلحين. وفي ذلك سلوى له عها سيلاقيه في سبيل أداء تلك المهمة السامية، من متاعب، وعنت، ومشقة، عندما يقف أمام المتسلطين، والطغاة، والجبارين، والظالمين، والمنحرفين، والنحلين،

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ٤ ص ٤٤٤ وكذلك صعوة التفاسير، مصدر سابق جـ٤ ص ٢٦٩ وأيضا احياء علوم الدين، مصدر سابق، جـ٢ ص ٢٦٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر الأخير السابق ونفس الصفحة.

يدعوهم الى الخير ويأمرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر، بهدف اقامة المجتمع الصالح الفاضل، وصيانته من عوامل الفساد، والافساد، وتحقيق الصورة التى يجب الله تعالى أن تكون عليها الحياة.

ومن المعالم القرآنية في مجال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أيضا قوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾ (سورة آل عمران الآية ١١٠) أي أنتم أمة محمد عليه الصلاة والسلام، خير الأمم لأنكم أنفع الناس للناس، ولهذا قال: ﴿أخرجت للناس﴾ أي أخرجت لأجلهم ومصلحتهم، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بيان لوجه الخيرية، أي أنهم كانوا به خير أمة أخرجت للناس. وفي الآية الكرية نجد هذا المعنى الدقيق.. فمع أن الايمان بالله أساس وأصل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرع، فقد قدم الفرع على الأصل، لأن الايمان بالله عمل خاص يعود أثره على طاحبه، أما الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهو عمل عام يعود أثره على الأثره على الأنسانية جميعا، ولأنه حق المجتمع كله، فجاءت الآية الكريمة أثره على الأمة المحمدية خير لنفسها وخير للناس(٤٠).

والصحفي الذي يتمعن هذه الآية، يدرك أنه عضو في تلك الأمة التي أخرجت لأجل الناس ومصلحتهم، وعمله يجب أن يكون لأجل الناس ومصلحتهم، ومن واجباته ووسائله في ذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، في كل ما يكتب وينشر، وبذلك يساهم بدور فعال وعملي في تحقيق تلك الخصال الحميدة، التي كانت هي السبب في كون تلك الأمة خير أمة أخرجت للناس.

<sup>(1)</sup> حس البنا - نظرات في القرآن (القاهرة - الطبعة الأولى ١٩٧٩) ص١٠٧ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ٤ ص٢٣٢ وأيضا احياء علوم الدين مصدر سابق جـ٢ ص٢٠٠.

كذلك من المعالم القرآنية في هذا الجال قوله تعالى: ﴿والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المذكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله أولئك سيرحمهم الله ان الله عزيز حكيم﴾ (سورة التوبة الآية ٧١) فقد نعت الله تعالى المؤمنين بأنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فالذي هجر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خارج عن هؤلاء المؤمنين المنعوتين في هذه الآية، ومعنى الآية أنهم أخوة في الدين يتناصرون ويتعاضدون ويأمرون الناس بكل خير يرضي الله تعالى. وينهونهم عن كل قبيح يسخط الله فهم على عكس المنافقين الذين يأمرون بالمنكر، وينهون عن المعروف. وجزاؤهم أن الله تعالى سيدخلهم في رحمته، ويفيض عليهم جلائل وجزاؤهم أن الله تعالى يضع كل شيء في موضعه على أساس الحكمة (٥). وواجب الصحفي تبعا لذلك أن يأمر الناس في كل ما يكتب وينشر بكل خير يرضي الله وينهاهم عن كل قبيح يسخط الله تعالى وألا يكون والفساد والانحلال في المجتمع، ويؤدي الى انهياره وزواله.

ومن المعالم القرآنية في مجال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أيضا قوله تعالى: ﴿ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون \* يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين ﴾ (سورة آل عمران الآيتان ١١٣ - ١١٤) فلم يشهد لهم بالصلاح بمجرد الايمان بالله واليوم الآخر، حتى أضاف اليه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (١).

<sup>(</sup>٥) المصدر الأخبر السابق ونفس الصفحة وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق حـ١٠ ص ٥٤٨٠

<sup>(</sup>٦) احياء علوم الدين، مصدر سابق حـ٢ ص٠٢٧٠

وحين نزل الله سبحانه وتعالى بأمة الى أسفل سافلين قال فيها: 

(لعن الذين كفروا من بني اسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك الله عصوا وكانوا يعتدون له كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون (سورة المائدة الآيتان ٧٨ – ٧٩) فكان اضرابهم عن التناهي عن المنكر سببا في نزول درجتهم واستحقاقهم ذلك اللعن بسبب عصيانهم واعتدائهم، ولأنهم كانوا لا ينهى بعضهم بعضا عن قبيح فعلوه. وفي هذا غاية التشديد اذ علل استحقاقهم للعنة بتركهم النهي عن المنكر (١٠). والصحفي الذي يترك واجب النهي عن القبائح والمنكرات وبيان أضرارها على الفرد والمجموع، صحفي مستحق اللعنة ويصبح في والآخرة.. والذين كفروا من بني اسرائيل الملعونين في الدنيا والآخرة.. والذين لعنوا على لسان أنبيائهم جزاء تركهم النهي عن المنكر.

وقال تعالى: ﴿ فلم نسوا ما ذكروا به أنجينا الذين ينهون عن السوء وأخذنا الذين ظلموا بعذاب بئيس بما كانوا يفسقون ﴾ (سورة الأعراف الآية ١٦٥) أي فلما تركوا ما ذكروا به نجينا الناهين عن الفساد وأخذنا الظالمين العصاة بعذاب شديد بسبب فسقهم، وتوضح الآية أنهم استفادوا النجاة، بالنهي عن السوء. وهنا لفت نظر ظريف ودقيق. فقد هلك فرعون والساكتون.. أما الذين نجوا فهم الذين كانوا ينهون عن السوء والفساد فيما يكتب عن السوء والفساد فيما يكتب فينشر لخير المجتمع والناس يستفيد بالنجاة من الهلاك والعذاب الشديد في الدارين.

<sup>(</sup>٧) نفس المصدر السابق ونفس الصفحة وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ٦ ص ٣٥٩ وكذلك نظرات في القرآن (حسن البنا) مصدر سابق ص ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر الأول السابق وكذلك المصدر الثاني السابق جـ ٩ ص ٤٧٨ وكذلك نظرات في الفرآن (حسن البنا) مصدر سابق ص ١٠٦٠.

وقال تعالى: ﴿الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر﴾ (سورة الحج الآية ٤١) فقد قرن الله سبحانه وتعالى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالصلاة والزكاة في نعت الصالحين والمؤمنين (١).

وكها أوضحت المعالم القرآنية السابقة فضيلة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجزاء العظيم الذي يلقاه من يتولى ذلك وفوزه في الدنيا والآخرة، فقد أوضحت معالم قرآنية أخرى عقوبة من يأمر بمعروف ويخالف قوله فعله، ومن تلك المعالم القرآنية قوله تعالى: ﴿أَتَأُمرُونَ الناس بالبر وتنسون أنفسكم، وأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون ﴿ (سورة البقرة الآية ٤٤). فالله سبحانه وتعالى يخاطب أحبار اليهود، فيقول لهم على سبيل التقريع والتوبيخ: أتدعون الناس الى الخير والى الايان، وتتركون أنفسكم فلا تؤمنون.. وذلك لأن الدعوة الى البر، والخالفة عنه في سلوك الداعين اليه، هي الآفة التي تصيب النفوس بالشك، وتبلبل قلوب الناس وأفكارهم، لأنهم يسمعون قولا جميلا، ويشهدون فعلا قبيحا، فتتملكهم الحيرة بين القول والفعل.. ان الكلمة لتنبعث ميتة، وتصل هامدة مها تكن طنانة رنانة متحمسة، اذا هي لم تنبعث من قلب يؤمن بها. ولن يؤمن انسان بما يقول حقا الا أن يستحيل هو ترجمة حية لما يقول، وتجسيا واقعيا لما ينطق به، عندئذ يؤمن الناس، ولو لم يكن في تلك الكلمة طنين ولا بريق، حيث أنها حينئذ تستمد قوتها من واقعها لا من زينتها، وتستمد جمالها من صدقها لا من بريقها<sup>(١٠)</sup>.

<sup>(</sup>٩) احياء علوم الدين مصدر سابق جـ٢ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>۱۰) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ۱ ص ٦٨ وكذلك صفوة التفاسير مصدر سابق جـ ۱ ، ص ٥٥ .

وقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون \* كبر مقتا عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ (سورة الصف الآيتان ٢ - ٣) فالآية الأولى تتضمن عتابا واستنكارا وتوبيخا للقوم الذين يقولون بألسنتهم شيئا ولا يفعلونه، ففيها استفهام على جهة الانكار والتوبيخ، وقد استنكر الله سبحانه وتعالى هذا الفعل وهذا الخلق في صيغة تضخم هذا الاستنكار في الآية الثانية ﴿كبر مقتا ﴾ والمقت الذي يكبر ﴿عند الله ﴾ هو أكبر المقت، وأشد البغض، وأنكر المنكر، وهذا غاية التفظيع لأمر (١١٠). والصحفي الملتزم المؤمن برسالته يجب عليه أن ينجو بنفسه من البغض فلا يكتب شيئا ويقوله ثم يكون فعله مخالفا لقوله، لأن ذلك مما يبلبل الناس ويجعلهم يتخبطون بحثا عن الحقيقة.

\* \* \*

كانت تلك معالم قرآنية حول أهمية الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر وفضيلته...وواجب الصحفي المؤمن برسالته أن يلتزم به في كل ما يأتي وما يدع، وكل ما يكتبه وينشره على الناس، دون أن تأخذه في الله لومة لائم. بهدف الوقوف في وجه طوفان انتشار المعاصي والفساد والنفاق بين الناس، وتبصيرهم بما يجب عليهم عمله لتجنب ارتكاب الحرمات والانغاس في الشهوات واتباع الهوى والسير في طريق الغواية والضلال، وباختصار تبصيرهم بكل ما ينفعهم في أمور دينهم ودنياهم وآخرتهم .. ثم ننتقل الى الحديث عن واجب آخر من واجبات الصحفي المؤمن برسالته.. ويتعلق هذا الواجب بذاته ونحو في فيه و واجب العمل على تنمية حاسته السادسة، التي تجعله ينطلق نفسه وهو واجب العمل على تنمية حاسته السادسة، التي تجعله ينطلق

<sup>(</sup>۱۱) في طلال الفرآن، مصدر سابق، جـ ۲۸ ص ۳۵۵۳ وكذلك صفوة التفاسبر مصدر سابق عـ ۲۸۰ ص ۳۵۵۳ وكذلك صفوة التفاسبر

في عمله الى الآفاق الراقية البعيدة الهامة، وهذا هو موضوع الفصل التالي.

\* \* \*

## الفصكاالثالث

## النفكير واكحاسة السادسة

من الأمور الهامة للصحفي التي تساعده الى حد كبير للقيام بمهمته، وأداء واجبه على خير وجه «الحاسة السادسة» التي يجب عليه الاهتام بها، والعمل على تنميتها.. وهذه الحاسة السادسة لا بد منها للصحفي حتى يكون أقدر من غيره من الناس، على اكتشاف الأنباء والأخبار، وأقوى من غيره فها لقيمتها، وتقديرا لأهميتها، وأعظم قدرة على التمييز بين الأنباء والأخبار الجديرة بالنشر، وتلك الأخرى التي لا تستحق النشر. فان هذه الحاسة السادسة هي التي ترشد الصحفي دائما الى أهمية الانباء والأخبار من ناحية، والى المصادر الصحيحة التي يستقى منها هذه الأنباء والأخبار من ناحية ثانية ثانية ثانية.

وهذه الحاسة السادسة موجودة عند كل انسان، ولكنها عند الانسان العادي خاملة خامدة لا تؤدي وظيفتها، لأنها تحتاج الى التنمية والتقوية والصقل. ولما كانت تلك الحاسة السادسة من ألزم الأمور للصحفي، فانه يتعين عليه أن ينميها ويقويها ويصقلها، ويتحقق له هذا الهدف بالمران والخبرة، وكثرة الاهتام بالتحري والبحث في كل صغيرة وكبيرة، حتى تصبح تلك الحاسة السادسة قوية، نشيطة، متيقظة، تحركه من مصدر الى آخر، ومن جهة الى أخرى، ليحصل على الأنباء والأخبار الجديرة بالنشر، والتي تفيد القراء، وتلبي اهتاماتهم المشروعة، وتطمئنهم على حاضرهم ومستقبلهم.

<sup>(</sup>١) المدخل في فن التحرير الصحفى، مصدر سابق ص٥٤٠

واذا رجعنا الى كتاب الله تعالى، نجد أنه قد كثر فيه الحث على التدبر، والاعتبار، والنظر، والافتكار، ولا يخفى أن الفكر هو مفتاح الأنوار ومبيداً الاستبصار، وهو شبكة العلوم، ومصيدة المعارف والفهوم (٢). فقد جاءت الشريعة الاسلامية معلنة حرية التفكير، محررة العقل من الأوهام، والخرافات، والتقاليد والعادات البالية، داعية الى نبذ كل ما لا يقبله العقل. فهي تحث على التفكير في كل شيء، ولا تسمح للانسان أن يؤمن بشيء الا بعد أن يفكر فيه ويعقله، وها هو القرآن الكريم يعتمد في اقناع الناس بالاسلام، وجملهم على الايمان بالله ورسوله وكتابه، اعتادا أساسيا على استثارة تفكر الناس وايقاظ وفي خلق أنفسهم، وفي غير ذلك من الخلوقات. ويدعوهم أيضا الى التفكير في خلق الساوات والأرض، وفي خلق أنفسهم، وفي غير ذلك من الخلوقات. ويدعوهم أيضا الى التفكير فيا تقع عليه أبصارهم، وما تسمعه آذانهم، ليصلوا من وراء النفكير فيا تقع عليه أبصارهم، وما تسمعه آذانهم، ليصلوا من وراء الخق والباطل (٣).

والمعالم القرآنية التي تحض على استخدام العقل وتحرير الفكر كثيرة.. ومنها قوله تعالى: ﴿ان في خلق الساوات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من الساء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين الساء والأرض لآيات لقوم يعقلون﴾ (سورة البقرة الآية ١٦٤). أي أنه في ابداع الساوات والأرض بما فيها من عجائب الصنعة، ودلائل القدرة، وتعاقب الليل والنهار بنظام محكم، يأتي الليل فيعقبه النهار، وينسلخ النهار فيعقبه

<sup>(</sup>٢) احباء علوم الدين، مصدر سابق حـ ٤ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) التشريع الجنائي الاسلامي (عبد القادر عودة) مصدر سابق جـ ١ ص ٣٩ - ٠٤٠.

الليل، ويطول النهار، ويقصر الليل والعكس، والسفن الضخمة الكبيرة التي تسير في البحر على وجه الماء وهي محملة بالأثقال، بما فيه مصالح الناس من أنواع المتاجر والبضائع، وما أنزل الله من السحاب من المطر الذي به حياة البلاد والعباد، فأحيا بهذا الماء الزرع والأشجار بعد أن كانت يابسة مجدبة، ليس فيها خبوب ولا ثمار. ونشر فوق الأرض من كل ما يدب عليها من أنواع الدواب الختلفة في أحجامها وأشكالها وألوانها وأصواتها، وتقليب الرياح في هبوبها جنوبا وشهالا، حارة وباردة، ولينة وعاصفة. والسحاب المذلل بقدرة الله يسير حيث شاء الله، وهو يحمل الماء الغزير، ثم يصبه على الأرض قطرات قطرات. كل ذلك لدلائل وبراهين عظيمة دالة على القدرة القاهرة، والحكمة الباهرة والرحمة الواسعة، لقوم لهم عقول تعي، وأبصار تدرك وتتدبر بأن هذه الأمور من صنع اله قادر حكيم (1).

وهذه الطريقة في تنبيه الحواس والمشاعر، جديرة بأن تفتح العين والقلب على عجائب هذا الكون، تلك العجائب التي تفقدنا الألفة جدتها، وغرابتها، والجاءاتها للقلب والحس. وهي دعوة للانسان أن يرتاد هذا الكون، كالذي يراه أول مرة مفتوح العين، متوفز الحس، حي القلب. وكم في هذه المشاهد المكرورة من عجيب، وكم فيها من غريب، وكم اختلجت العيون والقلوب وهي تطلع عليها أول مرة، ثم ألفتها ففقدت هزة المفاجأة، ودهشة المباغتة، وروعة النظرة الأولى الى هذا المهرجان العجيب.

ومن تلك المعالم القرآنية أيضا قوله تعالى: ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة﴾ (سورة البقرة الآية ٢١٩).

<sup>(</sup>٤) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ ٢ ص ١١١٠

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ٢ ص١٥٢ - ١٥٣٠

فهذا البيان الرباني لاستجاشة التفكر والتدبر، في أمر الدنيا والآخرة، فتعلموا أن الأولى فانية، والآخرة باقية، فتعملوا لما هو أصلح<sup>(١)</sup>.

وأيضا قوله تعالى: ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون﴾ (سورة البقرة الآية ٢٦٦). فالله سبحانه وتعالى يبين لكم آياته في كتابه الحكيم، لكي تتفكروا وتتدبروا بما فيها من العبر والعظات (١٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿أولم يتفكروا في أنفسهم ما خلق الله الساوات والأرض وما بينها الا بالحق وأجل مسمى ﴾ (سورة الروم الآية ٨). أي أولم يتفكروا بعقولهم، فيعلموا أن الله العظيم الجليل ما خلق الساوات والأرض عبثا، وانما خلقها بالحكمة البالغة، لاقامة الحق لوقت يتهيآن اليه وهو يوم القيامة. فالقرآن الكريم يردهم الى أنفسهم ينظرون في أعاقهم ويتدبرون. فطبيعة تكوينهم هم أنفسهم، وطبيعة هذا الكون كله من حولهم، توحي بأن هذا الوجود قائم على الحق، ثابت على الناموس، لا يضطرب، ولا تتفرق به السبل، ولا تتخلف دورته، ولا يصطدم بعضه ببعض، ولا يسير وفق المصادفة العمياء (٨).

ولقد أمر الله تعالى بالتفكر والتدبر في مواضع لا تخصى من كتابه العزيز، وأثنى على المتفكرين فقال تعالى: ﴿الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق الساوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار﴾

(سورة آل عمران الآية ١٩١).

ان التعبير القرآني هنا صورة حية من الاستقبال السليم للمؤثرات الكونية في الادراك السليم، وصورة حية من الاستجابة السليمة لهذه

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق جـ٦ ص ٢٣١ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ٦ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر الثاني السابق جـ٣ ص١٧٠.

<sup>(</sup>A) في ظلال القرآن، مصدر سابق جـ ٢٦ ص ٢٧٦٠ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٢١ ص ٢٧٦٠

المؤثرات المعروضة للأنظار والأفكار في صمم الكون بالليل والنهار.. وان هذا الكون بذاته كتاب مفتوح يحمل بذاته دلائل الايمان وآياته، وان وراءه يدا تدبره بحكمة، ويوحى بأن وراء هذه الحياة الدنيا آخرة وحسابا وجزاء . وانما يدرك هذه الدلائل ويقرأ هذه الآيات، ويسمع هذه الايحاءات« أولوا الألباب» من الناس الذين لا يمرون بهذا الكتاب المفتوح، وبهذه الآيات الباهرة مغمضي الأعين غير واعين.. والقرآن يوجه القلوب والأنظار الى هذا الكتاب المفتوح.. وأولو الألباب والادراك الصحيح يفتحون بصائرهم لاستقبال آيات الله الكونية، ولا يقيمون الحواجز، ولا يغلقون المنافذ بينهم وبين هذه الآيات، ويتوجهون الى الله بقلوبهم قياما وقعودا وعلى جنوبهم، فتتفتح بصائرهم، وتشف مداركهم، وتتصل بحقيقة الكون التي أودعها الله اياه، وتدرك غاية وجوده، وعلة نشأته، وقوام فطرته هو الالهام الذي يصل بين القلب البشري، ونواميس هذا الوجود.. والسياق القرآني هنا تصوير ايحائي يلفت القلوب الى المنهج الصحيح في التعامل مع الكون، ويجعل من كتاب الكون المفتوح كتاب (معرفة) للانسان المؤمن الموصول بالله وبما تبدعه يد الله.. ويقرن بين توجه القلب الى ذكر الله وعبادته، وبين التفكر في خلق الساوات والأرض واختلاف الليل والنهار(١).

ومن أوامر الله سبحانه وتعالى أيضا بالتفكر والتدبر قوله تعالى: ﴿قُلُ انظروا ماذا فِي الساوات والأرض﴾ (سورة يونس الآية ١٠١) أي انظروا نظر تفكر واعتبار للذي في الساوات والأرض من الآيات الدالة على وحدانية الله تعالى وكال قدرته سبحانه (١٠٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿فلينظر الانسان مم خلق \* خلق من ماء

<sup>(</sup>٩) المصدر الأول السابق جدة ص٥٤٣ - ٥٤٥٠

<sup>(</sup>١٠) صفوة التفاسير، مصدر سابق، جـ١١ ص٥٩٨٠

دافق  $\star$  يخرج من بين الصلب والترائب (سورة الطارق الآيات ٥ – ٧) أي فلينظر الانسان في أول نشأته، نظرة تفكر واعتبار من أي شيء خلقه الله("").

وقوله تعالى: ﴿أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت \* والى السماء كيف رفعت \* والى الجبال كيف نصبت \* والى الأرض كيف سطحت ﴾ (سورة الغاشية الآيات ١٧ - ٢٠). أفلا ينظر الناس نظرة تفكر واعتبار الى الابل كيف خلقها الله خلقاً عجيبا بديعا يدل على قدرة خالقها .. والى السماء البديعة المحكمة كيف رفع الله بناءها وأعلى سمكها بلا عمد ولا دعائم. والى الجبال الشاهقة كيف نصبت على الأرض نصبا ثابتا .. والى الأرض كيف بسطت ومهدت شاسعة واسعة يستقرون علىها الماد).

ومن المعالم القرآنية التي تحض على التفكر والتدبر أيضا قوله تعالى: ﴿وفي الأرض آيات للموقنين \* وفي أنفسكم أفلا تبصرون ﴾ (سورة الذاريات الآيتان ٢٠ - ٢١). وهذا النص القرآني يوقظ القلب البشري للتأمل والتدبر.. فهذا الكوكب الذي نعيش عليه معرض هائل لآيات الله، وعجائب صنعته. لم نستجل منه حتى الآن الا القليل من بدائعه.ونكشف في كل يوم جديدا منه، ونطلع منه على جديد.. ومثل هذا المعرض معرض آخر مكنون فينا نحن. انه النفس الانسانية، الخفية الأسرار، التي تنطوي فيها أسرار هذا الوجود كله، لا أسرار الكوكب الأرضي وحده. والى هذين المعرضين تشير الآيتان تلك الاشارة المختصرة، التي تفتح هذين المعرضين على مصاريعها لمن يريد أن يبصر، ولمن يريد أن يستيقن (١٣).

<sup>(</sup>١١) نفس المصدر السابق جـ٣٠ ص٥٤٥.

<sup>(</sup>١٢) نفس المصدر السابق جـ٣٠ ص٥٥٣.

<sup>(</sup>١٣) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ٢٧ ص ٣٣٧٨.

وقوله تعالى: ﴿ ان في ذلك لذكرى لن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد﴾ (سورة ق الآية ٣٧). أي أن في ذلك لتذكرة وموعظة لن كان له عقل يتدبر به، أو أصغى الى الموعظة وهو حاضر القلب ليتذكر ويعتبر. وقد عبر عن العقل بالقلب لأنه موضعه (١٤).

وقوله تعالى: ﴿وما يذكر الا أولوا الألباب﴾ (سورة آل عمران الآية ٧) أي ما يتعظ ويتدبر الا أصحاب العقول السليمة المستنيرة (١٠٠٠).

وفائدة التفكر تكثير العلم، واستجلاب معرفة ليست حاصلة.. والمعارض اذا اجتمعت في القلب وازدوجت على ترتيب محصوص أغرى معرفة أخرى معرفة أخرى معرفة أخرى حصل من ذلك نتاج آخر. وهكذا يتوالى النتاج، وتتوالى العلوم، ويتوالى التفكر الى غير نهاية واغا تنسد طريق زيادة المعارف بالموت أو بالعوائق. هذا لمن يقدر على استثار العلوم ويهتدي الى طريق التفكر. وأما أكثر الناس فاغا منعوا الزيادة في العلوم لفقدهم رأس المال وهو المعارف التي بها تستثمر العلوم كالذي لا بعضاعة له، فانه لا يقدر على الربح، وقد يملك البضاعة ولكن لا يحسن صناعة التجارة فلا يربح شيئا(٢٠١).

وتوجد في القرآن الكريم شواهد كثيرة حول فضيلة العلم منها قوله تعالى: ﴿شهد الله أنه لا اله الا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط. (سورة آل عمران الآية ١٨). فانظر كيف بدأ سبحانه وتعالى بنفسه، وثنى بالملائكة، وثلث بأهل العلم، وناهيك بهذا شرفا وفضلا ونبلا(١٧٠).

<sup>(</sup>١٤) صفوة التعاسير، مصدر سابق، جـ ٢٦ ص ٢٤٧٠

<sup>(</sup>١٥) المصدر السابق، جـ٣ ص١٨٥٠

<sup>(</sup>١٦) احياء علوم الدين، مصدر سابق، جـ٤ ص٣٦٣ - ٣٦٤٠

<sup>(</sup>۱۷) نفس المصدر السابق جـ١ ص٠٥٠

وقوله تعالى: ﴿يرفع الله الذين امنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات﴾ (سورة الجادلة الآية ١١) أي يرفع الله المؤمنين بامتثال أوامره وأوامر رسوله، والعالمين منهم خاصة أعلى المراتب، ويمنحهم أعلى الدرجات الرفيعة في الجنة (١١).

وقوله تعالى: ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون اغا يتذكر أولوا الألباب﴾ (سورة الزمر الآية ٩). أي هل يتساوى العالم والجاهل؟ اغا يعتبر ويتعظ أصحاب العقول السليمة، وفي ذلك تنبيه عظيم على فضيلة العلم(١١٠).

وقوله تعالى: ﴿قال الذي عنده علم من الكتاب أنا آتيك به﴾ (سورة النمل الآية ٤٠) وفي هذا تنبيه على أنه اقتدر بقوة العلم (٢٠٠).

ويعيب القرآن الكريم على الناس أن يلغوا عقولهم، ويعطلوا تفكيرهم، ويقلدوا غيرهم، ويؤمنوا بالخرافات والأوهام، ويتمسكوا بالعادات والتقاليد دون تفكير فيا يتركون ويدعون، وينعي عليهم ذلك كله، ويصف من كانوا على هذه الشاكلة، بأنهم كالأنعام بل أضل سبيلا من الأنعام، لأنهم يتبعون غيرهم دون تفكير، ولا يحكمون عقولهم فيا يعملون، أو يقولون، أو يسمعون. ولأن العقل هو الميزة الوحيدة التي ميز الله بها الانسان على غيره من المخلوقات، فاذا ألغى عقله، أو عطل فكره، تساوى بالأنعام بل كان أضل منها(٢٠٠).

والمعالم القرآنية صريحة في تقرير هذه المعاني ومنها قوله تعالى: ﴿ وَاذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَنْزَلُ اللهُ قَالُوا بِلُ نَتَبِعُ مَا أَلْفِينَا عَلَيْهِ آبَاءِنَا

<sup>(</sup>١٨) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ٢٨ ص ٣٤١.

<sup>(</sup>١٩) المصدر السابق، جـ ٢٣ ص٧٢.

<sup>(</sup>٢٠) احياء علوم الدين، مصدر سابق، جـ١ ص٥٠.

<sup>(</sup>٢١) التشريع الجنائي الاسلامي (عبد القادر عودة) مصدر سابي ص٣٠ - ٣١.

أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئًا ولا يهتدون \* ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع الا دعاء ونداء صم بكم عمي فهم لا يعقلون﴾

فالآية تندد بالتقليد، والنقل بلا عقل ولا ادراك ومن ثم ترسم لهم صورة زرية تليق بهذا التقليد، وهذا الجمود، صورة البهيمة السارحة التي لا تفقه ما يقال لها، بل هم أضل من هذه البهيمة، فالبهيمة ترى وتسمع وتصيح، وهم صم بكم عمي ولو كانت لهم آذان وألسنة وعيون، ما داموا لا ينتفعون بها ولا يهتدون، فكأنها لا تؤدي وظيفتها التي خلقت لها. وهذا منتهى الزراية بمن يعطل تفكيره، ويغلق منافذ المعرفة والهداية (٢٢).

وقال تعالى: ﴿ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون﴾ (سورة الأعراف الآية ١٧٩) فهم لم يفتحوا القلوب التي أعطوها ليفقهوا، ولم يفتحوا أعينهم ليبصروا آيات الله الكونية، ولم يفتحوا آذانهم ليسمعوا آيات الله المتلوة. لقد عطلوا هذه الأجهزة التي وهبوها، ولم يستخدموها، لقد عاشوا غافلين لا يتدبرون. والذين يغفلون عا حولهم من آيات الله في الكون، وفي الحياة، والذين يغفلون عا عربهم من الأحداث والعبر، فلا يرون فيها يد الله. أولئك كالأنعام بل هم أضل. فللأنعام استعدادات فطرية تهديها. أما الجن والانس فقد زودوا بالقلب الواعي، والعين المبصرة، والآذان الملتقطية، فاذا لم يفتحوا قلوبهم، وأبصارهم، وأساعهم ليدركوا. فانهم يكونون أضل من الأنعام الموكولة الى استعدادتها الفطرية الهادية.. ثم هم يكونون من ذر جهنم، يجري بهم قدر الله اليها

<sup>(</sup>٢٢) في ظلال القران جـ٢ ص١٥٥ - ١٥٦.

وفق مشيئته حين فطرهم باستعداداتهم تلك، وجعل قانون جزائهم هذا. فكانوا - كها هم في علم الله القديم - حصب جهنم منذ كانوا (۲۳).

وقوله تعالى: ﴿أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو آذان يسمعون بها فانها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور﴾ (سورة الحج الآية ٤٦). فان مصارع الغابرين حيالهم شاخصة موحية تتحدث بالعبر وتنطق بالعظات. أفلم يسيروا ليشاهدوا مصارع الكفار فيعتبروا بما حل بهم من النكال والدمار. وهلا عقلوا ما يجب أن يعقل من الايمان والتوحيد.. أو تكون لهم آذان يسمعون بها المواعظ والزواجر.. فليس العمى على الحقيقة عمى البصر وانما العمى عمى البصيره، فمن كان أعمى القلب لا يعتبر ولا يتدبر (١٤).

\* \* \*

انتهينا فيا سبق من استعراض جانب من المعالم القرآنية التي تحض الصحفي الملتزم المؤمن برسالته على الاهتام بتنمية الحاسة السادسة الصحفية لديه، والعمل على تقويتها وصقلها، وهذا واجب من أهم واجباته الحيوية.. ثم يبقى واجب هام آخر يتحتم عليه الاهتام به أيضا.. وهو واجب تنمية مصادره الصحفية واتخاذ الوسائل والأساليب التي تساعده على تنويع تلك المصادر وتقوية العلاقات والصلات معها وذلك من خلال الاسترشاد بالمعالم القرآنية أيضا.. وهذا هو موضوع الفصل التالي.

\* \* \*

<sup>(</sup>٢٣) المصدر السابق جـ ٩ ص ١٤٠١.

<sup>(</sup>۲۶) المصدر السابق جـ ۱۷ ص ۲٤٣٠ وكذلك صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ۱۷ ص ۲۹۳.

#### الفصئلاليوابع

### تكفية المصكادر الصحفيكة

يتوقف تكوين المصادر الصحفية، التي يحصل منها الصحفي على معلوماته وأخباره الصحفية، الى حد كبير على شخصية الصحفي نفسه، ومدى احساسه بمعنى الأمانة الصحفية، أو الضمير الصحفي، أمهنته أن من الأخلاق، والاحساس بالمسئولية الملقاة على عاتقه كصحفي، أمهنته أن يبحث وراء الأخبار ويحصل عليها بالطرق المشروعة، ومن المصادر الموثوقة الأمينة، ثم يصيغها الصياغة الصحفية السليمة المشوقة الصادقة، وينشرها على الناس، فيحصلوا على الفائدة المرجوة من ورائها..

والصلة بين الصحفي الملتزم، المؤمن برسالته، ومصادره، يجب أن تقوم على الأخلاق قبل كل شيء.. ومتى اطبأن المصدر الى أنه يتعامل مع شخص يقدم الاخلاق على ما عداها من الاغراءات، فان هذا الصحفي يكون قد دعم علاقته وصلته بذلك المصدر الذي يمده بفيض متصل من الأخبار والمادة الصحفية التي يحتاج القراء اليها، وتحقق الفائدة المرجوة لهم..

وهذه العلاقة بين الصحفي ومصدره هي الأساس في كل شيء، والمصدر هو صاحب الحق في الخبر الى أن يأذن بنشره ما دام يلتزم هو الآخر بجانب الأخلاق الفاضلة ويقدم مصلحة الناس على غيرها من الاتجاهات غير المشروعة. فان كان ما قاله المصدر للصحفي انما هي معلومات ليست للنشر، فيجب أن تظل كذلك حتى يسمح له المصدر بالنشر. واذا قال له المصدر ان الخبر يجب أن يلتزم حدودا معينة في النشر، فيجب أن يلتزم الصحفي هذه الحدود ما دام ذلك كم قلنا من النشر، فيجب أن يلتزم الصحفي هذه الحدود ما دام ذلك كم قلنا من

أجل المصلحة العامة.. وهذه القاعدة الهامة هي التي يجب أن تكون أساس العلاقة بين الصحفي الملتزم المؤمن برسالته، ومصادره الصحفية النزيهة الأمينة الصادقة الموثوق في صحة أخبارها، وذلك من أجل أن يحافظ الصحفي على تلك المصادر والموجودة في كل بقعة يمكن أن تخرج منها أخبار ذات صلة وثيقة بالقراء ومصالحهم.

والصحفي يستطيع أن ينمي مصادره، ويدعم علاقته معها، عن طريق عدة أمور هامة، منها التمسك بالأخلاق الحسنة الحميدة.. والوفاء بالعهد دامًا وحفظ السر.. وطلاقة الوجه عند اللقاء، والتواضع مع المصادر وعدم التعالي عليهم مها كان وضعهم الاجتاعي ومركزهم الوظيفي.. والمعالم القرآنية التي تحض على ذلك كثيرة، والصحفي يستطيع أن يسترشد يها ويستهدي، ويستضيء بنورها، لكي يحقق الفائدة المرجوة والنجاح في عمله، وتنمية مصادره والمحافظة عليها، وتدعيم العلاقة معها..

#### (١) حسن الخلق:

ان الألفة غرة حسن الخلق، فحسن الخلق يوجب التحاب، والتآلف، والتوافق، واذا كان المثمر محمودا كانت الثمرة محمودة. والخلق الحسن لا يخفى في الدين فضيلته، وهو صفة سيد المرسلين الحيالية ولقد قال الله تعالى لنبيه وحبيبه مثنيا عليه، مظهرا نعمته لديه: ﴿وانك لعلى خلق عظيم النبيه وحبيبه مثنيا عليه، مظهرا نعمته لديه: ﴿وانك لعلى خلق عظيم والثناء (سورة القلم الآية ٤) وهي الشهادة الكبرى، والتكريم العظيم والثناء الفريد على رسول الله عليه الشهادة الكبرى، ولقد رويت عن عظمة خلقه في السيرة، وعلى لسان أصحابه روايات منوعة كثيرة، وكان واقع سيرته أعظم شهادة من كل ما روى عنه، ولكن هذه الكلمة أعظم بدلالتها من كل شيء آخر لصدورها عن العلى الكبير، وأعظم بتلقى محمد عليه الما، وهو

يعلم من هو العلي، وبقائه بعدها راسخا مطمئنا، لايتكبر على العباد، ولا ينتفخ، ولا يتعاظم، وهو الذي سمع ما سمع من العلي الكبير (١٠).

ويقول تعالى: ﴿ ان الله يأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ (سورة النحل الآية ٩٠). فهذا أمر من الله تعالى بمكارم الأخلاق، والعدل والاحسان الى جميع الخلق، ونهى عن كل قبيح من قول أو فعل أو عمل (٢).

ويقول تعالى: ﴿ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فاذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حمي ﴿ (سورة فصلت الآية ٣٤) أي لا يتساوى فعل الحسنة مع فعل السيئة، بل بينها فرق عظم في الجزاء وحسن العاقبة.. ادفع السيئة بالخصلة التي هي أحسن، مثل أن تدفع الغضب بالصبر، والجهل بالحلم، والاساءة بالعفو فاذا فعلت صار عدوك كالصديق في مودته وصحبته لك(٣).

#### (٢) الوفاء بالعهد:

ان وفاء الصحفي بالعهد الذي يتعهد به مع مصادره، وعدم الاخلاف بتلك العهود والوعود، من الأمور الهامة التي تدعم العلاقة بين الصحفي ومصادره، وتزيد الألفة بينها، وتجعل الصحفي محل ثقتهم فيا يأتمنونه على بعض أسرارهم أو أخبارهم التي لا يريدون نشرها لسبب أو لآخر.. وان احترام العهود والمواثيق واجب اسلامي، يجب أن يتمسك به الصحفي الملتزم المؤمن برسالته، لما لذلك من أثر طيب، ودور كبير في المحافظة على العلاقات الطيبة بينه وبين مصادره وحسن

<sup>(</sup>۱) احياء علوم الدين، مصدر سابق جـ٣ ص٤٢ - ٤٣ وكذلك في ظلال القرآن مصدر سابق جـ ٢٩ ص ٣٦٥٦.

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ ١٤ ص ١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق جـ ٢٤ ص ١٢٣٠.

معاملة الصحفي لمصادره، والوفاء لهم والصدق معهم، دليل كمال المروءة فيه، ومظهر من المظاهر التي تدعم الصداقة والألفة بينه وبينهم (١)..

ولقد أكد الاسلام على الوفاء بالعهد، وشدد على ذلك لأن هذا الوفاء بالعهد واجب ومسئولية كبيرة ومناط الاستقامة، والثقة والنظافة في ضمير الفرد وفي حياة الجهاعة.. وقد تكرر الحديث عن الوفاء بالعهد في سور شتى في القرآن الكريم، سواء في ذلك عهد الله وعهد الناس، أو عهد الفرد وعهد الجهاعة، وعهد الدولة، وعهد الحاكم، وعهد الحكوم، وبلغ الاسلام شأوا بعيدا في الوفاء بالعهود لم تبلغه البشرية الا في ظل الاسلام شأوا .

والوفاء بالعهد من صفات المؤمنين. والله سبحانه وتعالى، يأمر بالوفاء بجميع العهود، والالتزامات، سواء كانت عهودا مع الله أم مع الناس فيقول تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود﴾ (سورةالمائدة الآية ١) فهو أمر للمؤمنين بالوفاء بالعقود وهو يشمل كل عقد وعهد بين الانسان وربه، وبين الانسان والانسان .

وأي تقصير في الوفاء بهذا الأمر الرباني أو نقضه أو النكث فيه يتنافى مع حقيقة الايمان ويعتبر اتماً كبيرا يستوجب المقت والغضب.. وفي التشنيع على الناقضين للعهود يقول تعالى: ﴿وأوفوا بعهد الله اذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا﴾ (سورة النحل الآية ٩١) والوفاء بالعهد يشمل كل عهد على معروف يأمر

<sup>(</sup>٤) راجع فقه السنة للشيخ سيد سابق (ببروت - الطبعة الأولى ١٩٧٧ م) المجلد الثالث ص ٩٩.

<sup>(</sup>٥) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٥ ص ٢٢٢٦ وكذلك مكارم الأخلاق في الفرآن الكريم مصدر سابق ص١٥٢٠.

<sup>(</sup>٦) صفوة التفاسير، مصدر سابق جـ٦ ص٣٢٦ وكذلك المصدر الثاني السابق ص

به الله، والوفاء بالعهود هو الضان لبقاء عنصر الثقة في التعامل بين الناس، وذلك لأن الاخلال بالعهد يسبب اضطراب الحياة وانعدام الثقة بين الناس ويخلخل قواعد التعامل بينهم (٧).

وكل ما يقطعه الانسان على نفسه من عهد، فهو مسئول عنه ومحاسب عليه: ﴿وأفوا بالعهد ان العهد كان مسئولا﴾ (سورة الاسراء الآية ٣٤) فهو أمر بالوفاء بالعهود سواء كانت مع الله أو مع الناس، لأنكم تسألون عنها يوم القيامة (^).

وحق العهد مقدم على حق الدين.. وفي ذلك يقول تعالى: ﴿والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا وان استنصروكم في الدين فعليكم النصر الا على قوم بينكم وبينهم ميثاق﴾ (سورة الأنفال الآية ٧٧) فهؤلاء أوجب الله على المسلمين نصرهم، على شرط ألا يكون الاعتداء عليهم من قوم بينهم وبين المجتمع المسلم عهد، لأن عهود المجتمع المسلم أولى بالرعاية (١٠).

وليس للوفاء بالعهود ومراعاتها الا الجنة لقوله تعالى: ﴿والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون \* والذين هم على صلواتهم يحافظون \* أولتك هم الوارثون الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون ﴾ (سورة المؤمنون الآيات  $\Lambda - 11$ )، النص يجمل التعبير ويدعه يشمل كل أمانة وعهد، ويصف المؤمنين بأنهم لأماناتهم ووعدهم راعون. فهي صفة دائمة في كل

<sup>(</sup>٧) في ظلال القرآن مصدر سابق حـ ١٤ ص ٢١٩١ وكذلك ففه السنة مصدر سابق المجلد الثالث ص ٩٩ وص ١٠١ وكدلك مكارم الأخلاق في القرآن الكريم مصدر سابق ص ١٥٢ وص ١٥٤.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر الثاني السابق ص ٩٩ وكذلك صفوه التفاسير مصدر سابق جـ ١٥ ص

<sup>(</sup>٩) في ظلال القرآن مصدر سابق جـ ١٠ ص ١٥٥٥ وكذلك ففه السة (سبد سابق) مصدر سابق، المجلد الثالث ص ٩٩٠

حين، وما تستقيم حياة الجهاعة الا أن تؤدى فيها الأمانات، وترعى فيها العهود. ويطمئن كل من فيها الى هذه القاعدة الأساسية للحياة المشتركة، الضرورية لتوفير الثقة والأمن والاطمئنان، والغاية المقدرة لمؤلاء، هنالك في الفردوس، دار الخلد بلا فناء، والأمن بلا خوف، والاستقرار بلا زوال (١٠٠).

ولقد كان صدق الوعد والوفاء به خلق رسول الله اسماعيل أبا العرب فيقول تعالى: ﴿واذكر في الكتاب اسماعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا﴾ (سورة مريم الآية ٥٤). فالنص القرآني ينوه من صفات اسماعيل بأنه كان صادق الوعد. وصدق الوعد صفة كل نبي وكل صالح، فلا بد أن هذه الصفة كانت بارزة في اسماعيل بدرجة تستدعي ابرازها والتنويه بها بشكل خاص(١١).

#### (٣) طلاقة الوجه عند اللقاء:

وكلام الصحفي الطيب مع مصادره، وطلاقة الوجه وبشاشته عند لقائهم، من الأمور المستحبة التي تفتح قلوب المصادر اليه، فتدلي له بالأخبار الهامة، وتجعلهم يتحدثون على سجيتهم دون تحفظ. ولكن يشترط أن يكون كلام الصحفي صادقا لا تملق فيه ولا مداهنة، وبشاشة وجهه حقيقية غير مصطنعة. والصحفي يجد في معالم القرآن الكريم الكثير من الارشادات والتوجيهات في هذا الصدد.. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿واخفض جناحك للمؤمنين﴾ (سورة الحجر الآية ٨٨). فالتعبير عن اللين والمودة والعطف بخفض الجناح، تعبير تصويري، يمثل لطف عن اللين والمودة والعطف بخفض الجناح، تعبير تصويري، يمثل لطف الرعاية، وحسن المعاملة، ورقة الجانب، في صورة محسوسة على طبيعة

<sup>(</sup>١٠) المصدران السابقان الأول جـ ١٨ ص ٢٤٥٦ - ٢٤٥٧ والثاني ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١١) المصدران السابقان الأول جـ ١٦ ص ٢٣١٣ والثاني ص ١٠٠٠.

القرآن الفنية في التعبير (١٣).

وقوله تعالى: ﴿فَهَا رَحْمَةُ مِنَ اللهُ لَنتَ لَمْ وَلُو كَنتَ فَظَا غَلَيْظُ القلبِ لانفضوا مِن حولك﴾ (سورة آل عمران الآية ١٥٩). وفي ذلك نجد حقيقة الرحمة الألهية المتمثلة في أخلاق النبي اللهيئة، وطبيعته الخيرة، الرحيمة، الهيئة، اللينة، المعدة لأن تتجمع عليها القلوب، وتتألف حوله النفوس، فلو كان غليظ القلب، ما تألفت حوله القلوب، ولا تجمعت حوله المشاعر، فالناس في حاجة الى كنف رحيم، والى رعاية فائقة، والى بشاشة سمحة، والى ود يسعهم وحلم لا يضيق بهم (١٢).

وقوله تعالى: ﴿أدع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن﴾ (سورة النحل الآية ١٢٥). فعلى هذه الأسس يرسي القرآن الكريم قواعد الدعوة ومبادئها، ويعين وسائلها وطرائقها، ويرسم المنهج للرسول الكريم، وللدعاة من بعده.. والدعوة بالحكمة، والنظر في أحوال الخاطبين وظروفهم، وبالدعوة الحسنة التي تدخل الى القلوب برفق، وتتعمق المشاعر بلطف لا بالزجر والتأنيب في غير موجب. وبالجدل بالتي هي أحسن، بلا تحامل على الخالف ولا ترذيل له وتقبيح، حتى يطمئن الى الداعي، ويشعر أن ليس هدفه هو الغلبة في الجدل المحدل الى الداعي، ويشعر أن ليس هدفه هو الغلبة في الجدل المحدل المحدل

+ + +

خلاصة ما تقدم أن العلاقة بين الصحفي الملتزم المؤمن برسالته ومصادره، يجب أن تقوم على أساس من الأمانة الصحفية المستمدة من الاخلاق الفاضلة، والاحساس بالمسئولية الملقاة على عاتقه .. وواجب

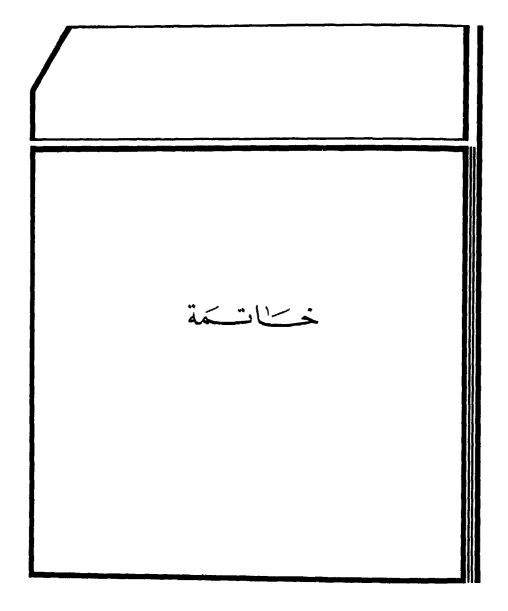
<sup>(</sup>١٢) في ظلال القرآن، مصدر سابق، جـ ١٤ ص ٢١٥٤.

<sup>(</sup>۱۳) المصدر السابق جـ٤ ص ٥٠٠ - ٥٠١.

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق جـ ١٤ ص ٢٢٠١ - ٢٢٠٠٠

الصحفي أن يسعى دائما الى تنمية مصادره وزيادة عددها، وتدعيم العلاقات الشريفة معها بالوسائل المشروعة، ومنها التمسك في التعامل معها بالأخلاق الحسنة. والوفاء بالعهود.. وطلاقة الوجه وبشاشته بصدق عند اللقاء، والتواضع وعدم التعالي. وله في كل ما قدمناه وغيره من المعالم القرآنية في هذا الشأن، خير معين ومرشد لتحقيق الفائدة المرجوة، والنجاح في أداء مهمته بأمانة وصدق و نزاهة.

\* \* \*



#### خكاتكة

«الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله » فقد توصلنا بحمد الله تعالى وتوفيقه من خلال «دراسات في فن التحرير الصحفي .... » الى عدد من الحقائق الهامة ، التي ثبتت من استعراض عدد كبير من المعالم القرآنية ، تضمنتها تلك الدراسات .. وكلها توجه المصحفي الملتزم المؤمن برسالته ، وترشده الى تفهم العديد من القضايا المتصلة بجوانب كثيرة من فن التحرير الصحفي ، وتدور حول مهمة الصحفي وطبيعة عمله ، ورسالته التي تهدف الى تكوين الرأي العام النابه ، وتحقيق الفائدة للفرد والمجموع ، في ظلال من تعاليم الشريعة الاسلامية السمحة ، فيا يتعلق بأمور دينهم ودنياهم ..

ففي مجال (مفاهيم صحفية ...)(١) درسنا العديد من المعالم الصحفية التي تساعد الصحفي على تفهم حقائق هامة في مجال عمله ..

فهذه معالم قرآنية في مجال (النبأ.. والخبر) أوضحت الفروق بين الكلمتين والاستخدام الصحيح لكل منها.. فكلمة (نبأ) تستعمل عندما نشير الى خبر عظيم، أو حدث هام له خطره وشأنه، بينها كلمة (خبر) تستخدم عند الاشارة الى الأخبار العادية الحديثة الوقوع..

وتلك معالم قرآنية توجه الصحفي الى تحري (النبأ اليقين) المستمد من المصادر الأمينة الصادقة، العليمة ببواطن الأمور، والتثبت من صحته قبل نشره، مع مراعاة البراعة في صياغته وعرضه بطريقة شيقة، تجذب القراء لقراءته... وأن تعكس تلك الأنباء، والأخبار، الصراع الكامن في أحداث الحياة، التي تتصل بحاجات القراء وتستحوذ على اهتامهم.

<sup>(</sup>١) أنظر الباب الأول.

وقد أوضحت معالم قرآنية أخرى، أن الاسلام أباح حرية القول والكتابة لكل انسان، بشرط عدم مخالفة نصوص الشريعة الاسلامية، أو الخروج على الأخلاق والآداب العامة.. ودلتنا معالم قرآنية عديدة على ماهية الرقابة الهادفة البناءة على نشر واذاعة الأنباء والأخبار، في الظروف العادية والاستثنائية.. وبينت معالم قرآنية كثيرة، أهمية تحري التوقيت المناسب لنشر واذاعة المادة الصحفية البناءة، عندما تكون حالة القراء أو المستمعين النفسية مهيأة، وظروف الزمان والمكان مواتية، وبذلك يتقبلوا ما يقدم لهم، وينفعلوا به، ويتصرفوا من خلاله، فتتحقق النتائج المرجوة على أفضل وجه..

وأكدت معالم قرآنية شقى، أن التكرار غير الممل، الذي يرد على صور مختلفة، مع التنوع في طريقة عرضه وصياغته، مما يفيد مع الطبيعة البشرية، التي لا تتأثر التأثر المطلوب، ما لم يتكرر تنبيهها وتحذيرها، والتدليل على صحة ما يقدم لها..

وفي مجال (الكتابة الصحفية ... (٢) درسنا معالم قرآنية كثيرة ، توجه الصحفي وترشده الى أبرع الطرق لصياغة مقدمات الأخبار القصيرة والطويلة ، والاستهلال الجيد ، المثير للاهتام ، والملفت للانتباه ، وكذلك الخاتمة القوية التي يبقى صداها يتردد في حس القارىء فترة طويلة بعد الانتهاء من القراءة . والعلاقات ، والترابط ، والتلازم بين المقدمات والخواتم واتصالها بما بينها من التفاصيل .. وكل ذلك بهدف جذب القارىء للقراءة ، وتشويقه الى متابعة القراءة حتى نهايتها دون ملل أو سأم ..

ودلتنا معالم قرآنية عديدة الى أهمية (الحوار) باعتباره أسلوبا من

<sup>(</sup>٢) أنظر الباب الثاني.

الأساليب التي يجب أن يعتمد عليها الصحفي، في خلق الحركة في بعض ما يقدمه من انتاج، وتلوينه، وتنويعه، فتأتي تلك الكتابات نابضة بالحياة، تملأ الأسماع والأبصار.. وتضع معالم قرآنية لا حصر لها، يد الصحفي بسهولة ويسر على عناوين غاية في الروعة والجلال، وتعبر بدقة على ما يقدمه من مادة صحفية، وتنطبق عليها تمام الانطباق.. وحتى فن (الكاريكاتور) وجدنا له معالم قرآنية كثيرة مبثوثة في كتاب الله تعالى، تبرز فيها خصائص التعبير القرآنية، التي تتجلى في قيام الكلمة مقام الخط، واللون، فتنبض الرسوم (الكاريكاتورية) بالحياة، مع الابتعاد تماما عن الاقمداع، ونبو اللفظ، فجاءت تلك الرسوم (الكاريكاتورية) مثل أعلى للسمو الذي يهدف الى الغاية العليا لتحقيق الخير للناس، في دينهم ودنياهم.

وفي مجال (الموضوع الصحفي.. (") درسنا العديد من القضايا التي ترشد الصحفي، الى البراعة في صياغة الموضوعات الصحفية، وترتيب المادة التي يقدمها بطريقة عرض فنية، تساعد القارىء على سهولة استيعاب تلك المادة، وتشوقه وتشده الى قراءتها من بدايتها حتى نهايتها.. فقد وجدنا أن ترتيب (سور القرآن الكريم كله) وتنظيمها وان كان ذلك يجل عن مشابهته لأعهال البشر - ولله المثل الأعلى جاءت على ما يشبه (المقدمة.. والصلب.. والخاتمة..) فكانت سورة (الفاتحة) التي هي سبع آيات قصار، كالمقدمة لأنها كانت تركيزا لكل القرآن.. ثم كانت باقي السور بمثابة الصلب الذي فصل كل ما ركزته المقدمة. وكان (جزء عم) كالخاتمة التي شملت كل أصول الدين وقواعده، وغاياته.

ودرسنا غاذج من (سور القرآن) فوجدنا كل سورة لها هدف،

<sup>(</sup>٣) أنظر الباب الثالث.

وغرض تسعى لتحقيقه، وتكون وحدة كاملة مترابطة الأجزاء ، لها (مقدمة - وصلب. وخاتمة) أيضا. وهذا طابع عام في سور القرآن جميعا، سواء في ذلك السور من قسم السبع الطوال، أو من قسم المئين، أو من قسم المثاني..

كها رأينا أن ترتيب آيات (القصة القرآنية) سواء القصيرة، أو المتوسطة، أو الطويلة، تسير في ترتيب آياتها على أساس (المقدمة، والصلب. والخاتمة) مع خضوعها الكامل في موضوعها. وطريقة عرضها، وادارة حوادثها، لمقتضى الأغراض الدينية، الى جانب بروز الخصائص الفنية في عرضها، لتيسير ورودها الى النفس، وتعميق وقعها في الوجدان.

وحول (بعض صفات الصحفي وواجباته..<sup>(1)</sup>) درسنا معالم قرآنية عديدة، يجد فيها الصحفي الملتزم المؤمن برسالته، ما يعينه على السير في مهنته على خير ما يرام.. ولكي يتحقق ذلك، فلا بد للصحفي أن تتوفر فيه العديد من الصفات التي تنبع من تعاليم الاسلام ومنهج القرآن الكريم.. ومنها الاخلاص في عمله، ومراقبة الله، ومحاسبة نفسه على كل صغيرة وكبيرة، والتحلي بالصبر، وتحري الدقة والصدق في كل ما ينقله، أو يكتبه.

كما يجب عليه أن يلتزم بأداء العديد من الواجبات النزيهة الشريفة، والحرص على اتباعها في عمله، ومنها: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتبصير الناس بما ينفعهم في أمور دينهم ودنياهم وآخرتهم، وكذلك الاهتام بتنمية حاسته السادسة الصحفية، والعمل على تقويتها وصقلها، بالمران وكثرة البحث والتحري والسؤال عن كل صغيرة وكبيرة، حتى تصبح تلك الحاسة قوية، نشيطة، متيقظة، تحركه الى

<sup>(</sup>٤) أنظر الباب الرابع..

منابع الأخبار التي تلبي احتياجات القراء، وتشد اهتامهم، وتطمئنهم على حاضرهم، ومستقبلهم.. وأيضا الاهتام بمصادره الصحفية وزيادة عددها باستمرار، واتخاذ الوسائل والأساليب الفعالة التي تساعده على تنويعها، وتنمية العلاقات معها على أساس من الأمانة الصحفية المستمدة من الأخلاق الفاضلة.. والوفاء بالعهود معها، وطلاقة الوجه، وبشاشته عند لقائها. الى آخر تلك الأمور التي تحقق له تنمية المصادر. وزيادتها وتقوية العلاقات معها، حتى يحصل منها باستمرار على الأخبار المفيدة للقراء وللصحيفة على السواء.. فالمصدر الصحفي كنز غين للصحفي يجب أن يجرص علمه ولا يفرط فيه مها كانت الأسباب..

والله سبحانه وتعالى أعلم . . وهو من وراء القصد . . وهو الهادي الى سواء السبيل . .

\* \* \*



# مسراجع البكتاب

عنوان الكتاب المؤلف

أولا: القرآن الكريم

ثانيا: كتب التفسير وعلوم القرآن.

أحمد مصطفى المراغى

جلال الدين السيوطي

سيد قطب

عبد الكريم الخطيب

محمد رشيد رضا

تفسير المراغى (القاهرة - الطبعة الثالثة ١٩٧٤م).

بدر الدين محمد الزركشي البيرهان في علوم القرآن (بيروت - الطبعة الثالثة ١٩٨٠م) تحقيـــق أبو الفضــل ابراهيم.

الاتقـــان في علوم القرآن (بيروت - ١٩٧٩م).

الحافظ عهاد الدين بن كثير تفسير ابن كثـــير (بـــيروت -الطبعــة الأولى ١٩٦٦م) ستــة أجزاء .

الطبعة الخامسة ١٩٧٧م) ستة مجلدات.

التفسير القرآني للقرآن (القاهرة -بدون تاريخ).

تفسير المنار (القاهرة ١٩٧٢م).

صفوة التفاسير (بيروت - الطبعة الرابعة ١٩٨١م). ثلاثة مجلدات. مختصر تفسير ابن كثير (بيروت -الطبعة السابعة ١٩٨١م) ثلاثة مجلدات. محمد علي الصابوني محمد على الصابوني

محمد محمود حجازي (دكتور) التفسير الواضـــح (القـــاهرة – الطبعة السادسة ١٩٦٩م). مناع القطان

مباحست في علوم القرآن (بيروت - الطبعة الثانية ١٢٩١م).

ثالثا: كتب السيرة النبوية

محمد الغزالي

أبو محمد عبد الملك بن هشام السيرة النبوي .... لابن هشام (بيروت - بدون تاريخ). تحقيق مصطفى السقا وآخران.

فقه السيرة (القاهرة - الطبعة السابعة ١٩٧٦م).

#### رابعا: معاجم وقواميس

أبو الفضل جمال الدين لسان العرب (بـــيروت ١٣٠٠ هـ) ابن منظور المجلد الأول. أحمد عطية الله دائرة المعارف الحديثة (القاهرة ۱۹۵۲ع).

المعجم المفهرس لألفياط القرآن الكريم (القاهرة كتاب الشعب -بدون تاريخ). محمد فؤاد عبد الباقي

محمد مرتضى الزبيدى

المطبعة الأميرية (مصر)

يوسف الياس سركيس

١٣٠٦ هـ). المعجم الوسيط (القاهرة - الطبعة الثانية ١٩٧٣ م) الجزء الثاني. معجم المطبوعات العربية والمعربة (القـــاهرة - ١٩٢٨م) الجزء الأول.

تاج العروس من جواهر القاموس

(القـاهرة - الطبعـة الأولى

خامسا: كتب اسلامية

أبو حامد محمد الغزالي

أحمد حسن الباقورى

احياء علوم الدين (دمشق -بدون تاريخ).

أثر القرآن الكريم في اللغة العربية (القاهرة - الطبعة الثانية ۱۹۷۳ع).

التهامي نفره (دكتور)

سيكولوجية القصة في القرآن (تونس ۱۹۷٤م).

السيد عبد الحافظ عبد ربه بحوث في قصص القرآن (بيروت الطبعة الأولى ١٩٧٢م).

ثروت أباظة

السرد القصصى في القرآن الكريم (القاهرة - بدون تاريخ).

حسن البنا

نظرات في القرآن (القــاهرة -الطبعة الأولى ١٩٧٩م) سجلها وأعددها للنشر أحمد عيسي عاشور .

حسن محمد باجودة (دكتور) الوحدة الموضوعية في سورة يوسف عليه السلام (القاهرة ١٩٧٣ م). التفسير العلمي للآيات الكونية في

حنفي أحمد

راشد البراوي (دكتور)

القرآن (القاهرة ١٩٦٠م).

القصص القرآني/تفسير اجماعي (القاهرة - الطبعة الأولى

۱۹۷۸ م).

من قضايا الاعلام في القرآن رمضان لاوند (الكويت ١٩٧٩م).

زين العابدين الركابي

سيد قطب

عبد القادر عودة

النظرية الاسلامية في الاعلام والعلاقات الانسانية (بحث في كتاب الاعلام الاسلامي والعلاقات الانسانية الرياض الطبعة الأولى ۱۹۷۹ م).

التصوير الفني في القرآن (القياهرة - الطبعية الثيامنية ١٩٧٥م).

عبد الحليم حفني (دكتور) أسلوب السخرية في القرآن الكريم (القاهرة ١٩٧٨م).

عبد القادر حسين (دكتور) القرآن/اعجازه وبلاغته (القاهرة ١٩٧٥ع).

التشريع الجنائي في الاسلام مقارنا بالقانون الوضعى (القاهرة -الطبعة الثالثة ١٩٦٣ م) الجزء الأول.

عبد الكريم الخطيب القصـــص القرآني في منطوقـــه ومفهومه (بيروت الطبعة الثانية ١٩٧٥ م).

عبد الله العلمي مؤتمر تفسير سورة يوسف عليه السلام، (بيروت - الطبعة الثانية - الجزء الأول ١٩٦٩م. الجزء الثاني ١٩٧٠م).

كامل سلامة الدقسي (دكتور) منهج سورة النور في اصلاح النفس والمجتمع (جدة الطبعة الثانية ١٩٧٦م).

محمد أحمد جاد المولى قصص القرآن (القاهرة - الطبعة الحديث عشرة ١٩٧٨م).

عمد أحمد خلف الله (دكتور) الفن القصصي في القرآن الكريم (القاهرة - الطبعة الرابعة الرابعة ١٩٧٢م).

محد عبدالله دراز (دكتور) النبأ العظيم/ نظرات جديدة في القرآن (الكويت الطبعة الخامسة ١٩٨٠م).

عمد الغزالي نظرات في القرآن الكريم (القاهرة - الطبعة الثانية ١٩٦١م).

محمد الفقي قصص الأنبياء وأحداثها وعبرها (القاهرة-الطبعة الأولى١٩٧٩م).

محمد كامل حسن (المحامي) القرآن والقصة الحديثة (بيروت – الطبعة الأولى ١٩٧٠م).

محمد متولي الشعراوي محاضرة بجامعة الملك عبد العزيز بحدة متولي النبأ.

محد محود حجازي (دكتور) الوحدة الموضوعية في القرآن الكريم (القاهرة الطبعة الأولى ١٩٧٠م).

محمد محمود الصواف نظرات في سورة الحجرات (بيروت ١٩٧٤ م).

مجود حمزة نصر الكرماني أسرار التكرار في القرآن (القاهرة - الطبعة الثالثة ١٩٧٨م).

محود شلتوت الى القرآن الكريم (القاهرة -بدون تاريخ)

مصطفى صادق الرافعي اعجاز القرآن والبلاغة النبوية (بيروت - الطبعة الثامنة بدون تاريخ).

منظمة الندوة العالمية الاعــلام الاسلامي والعــلاقــات الانسانية (الرياض الطبعة الأولى ١٩٧٩م).

يحيى المعلمي (اللواء) مكارم الأخلاق في القرآن الكريم (الرياض ١٩٧٥م).

سادسا: كتب اعلامية وغيرها

ابراهيم امام (دكتور) الاعلام والاتصال بالجهاهير (القاهرة - الطبعة الثانية ١٩٧٥م). ابراهيم امام (دكتور) وكالات الأنباء (القاهرة المام (دكتور).

اجلال خليفة (دكتورة) علم التحرير الصحفي (القاهرة – الطبعة الأولى ١٩٨٠م).

جلال الدين الحهامصي من الخسبر الى الموضوع الصحفي (القاهرة ١٩٦٥م).

جيهان أحدَّرشتي (دكتورة) الأسس العلمية لنظريات الاعلام (القاهرة ١٩٧٥م).

عبد اللطيف حمزة (دكتور) المدخل في فن التحرير الصحفي (القاهرة - الطبعة الرابعة الرابعة ١٩٦٨م).

عبد اللطيف حمزة (دكتور) أزمة الضمير الصحفي (القاهرة الطيف حمزة (دكتور).

على الجارم ومصطفى أمين البلاغة الواضحة (القاهرة الطبعة الحادية عشرة ١٩٦٩م).

فاروق أبو زيد (دكتور) فن الخــبر الصحفي (القـاهرة - الطبعة الأولى ١٩٨١م).

محمد على أبو حمده فن الكتابة والتعبير (عبان الطبعة الأولى ١٩٨١م).

محمود أدهم (دكتور) فن تحرير التحقيــــق الصحفي (القاهرة ١٩٧٩م).

#### سابعا: صحف ومجلات

جريدة الأهرام (مصرية) بتاريخ ٢٦ أغسطس ١٩٨٣م. مجلة الأزهر (مصرية) أعـــداد متفرقــة من أعوام (١٩٦٠ - ١٩٨١ - ١٩٨١م). مجلة الدعوة (مصرية) أعسداد متفرقسة من أعوام (١٩٧٦ - ١٩٧٨ - ١٩٨٠ م).

مجلة الرسالة (مصرية) أعداد متفرقة من عامي عامي . (١٩٥٠ - ١٩٥٢م).

المجلة المجتمع (كويتية) أعسداد متفرقة من أعوام (كويتية) من أعوام (١٩٧٧ – ١٩٧٨ – ١٩٧٨ – ١٩٧٨ ).

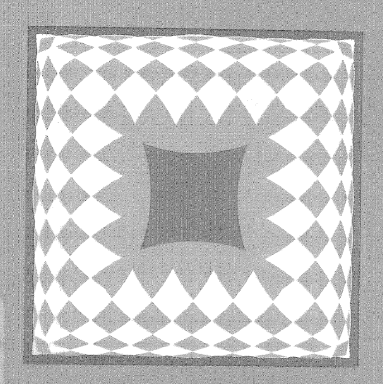
عجلة المسلمون (جنيف) أعــداد متفرقــة من عــامي (جنيف) . (١٩٦٥ – ١٩٦٥م).

# الفهترس العسام

| نعك | المستوضوط والصد                                    |
|-----|----------------------------------------------------|
| ٥   | مقدمة                                              |
| ۱۳  | الباب الأول: مفاهيم صحفية في ضوء معالم قرآنية:     |
| ١٥  | الفصل الأول: النبأ والخبر                          |
| ٤٥  | الفصل الثاني: النبأ اليقين                         |
| ٥٧  | الفصل الثالث: حول الصراع                           |
| ۷١  | الفصل الرابع: الحرية والرقابة                      |
| ۸۳  | الفصل الخامس: التوقيت المناسب                      |
| 99  | الفصل السادس: التكرار وأهميته                      |
| ۱.۷ | الباب الثاني: الكتابة الصحفية في ضوء معالم قرآنية: |
| ١٠٩ | الفصل الأول: الاستفهامات الستة                     |
| ۱۳۳ | الفصل الثاني: مقدمات الأخبار الطويلة               |
| ۱۷۳ | الفصل الثالث: المدخل المثير للانتباه               |
| 199 | الفصل الرابع: الخاتمة الجيدة                       |
| ۲.۷ | الفصل الخامس: علاقة المقدمة بالخاتمة               |
| 220 | الفصل السادس: حول الحوار                           |
| 459 | الفصل السابع: العنوان الجيد                        |
| 490 | الفصل الثامن: الكاريكاتور البناء                   |
| ۳۱۹ | الباب الثالث: الموضوع الصحفي في ضوء معالم قرآنية:  |
| ۲۲۱ | الفصل الأول: الموضوع على ضوء القرآن بكامله         |

| ٣٣٣ | الفصل الثاني: الموضوع على ضوء سور من القرآن    |
|-----|------------------------------------------------|
|     | الفصل الثالث: الموضوع على ضوء قصص قرآنية قصيرة |
| 401 | ومتوسطة                                        |
| ۳۷۳ | الفصل الرابع: الموضوع على ضوء قصص قرآنية طويلة |
|     | الباب الرابع: من صفات الصحفي وواجباته في ضوء   |
| ٤٠٧ | معالم قرآنية:                                  |
| ٤٠٩ | الفصل الأول: الاخلاص والتقوى والصدق والصبر     |
| 240 | الفصل الثاني: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر  |
| ٥٣٥ | الفصل الثالث: التفكير والحاسة السادسة          |
| ٥٤٤ | الفصل الرابع: تنمية المصادر الصحفية            |
| ٤٥٣ | خاتمة                                          |
| 173 | مراجع الكتاب                                   |







دراشرهف